Das Radolfzeller Talmud-Fragment 29

Das Radolfzeller Talmud-Fragment

Von Andreas Lehnardt, Mainz!

Das hebrédische Wort »Talmud« bedeutet so viel wie »L Lehre« oder auch »Studiumc.
Bereits dieser Titel weist darauf hin, dass der Talmud ein fiir Diskussionen »offenes«
Buch ist, und dies belegt auch das in Radolfzell aufgefundene Fragment des Talmud
mit Kommentar. Von christlichen Lehrern ist dieses gro8e Buch oft bekdmpft und
als eine Verfdlschung der biblischen Botschaft diffamiert worden. Da es im siiddeut-
schen Raum im Mittelalter immer wieder zu Verfolgungen und auch zu Verbren-
nungen des Talmud gekommen ist, kommt dem in Radolfzell aufgefundenen Frag-
ment besondere Bedeutung zu.

Die Geschichte des Talmud reicht bis in die Zeit der Entstehung des Neuen Testa-
ments zuriick.? Nach der Zerstorung des Tempels im Jahre 70 n. Chr. begann sich
das Judentum neu zu formieren. Dieser sich iiber mehrere Jahrhunderte erstreckende
Wandlungs- und Umformungsprozess nahm seinen literarischen Ausgang in der
Mischna, einer Sammlung von Geboten und Erzéhlungen, die den Grundstock fiir
den sich ab dem 4. Jahrhundert entwickelnden Talmud bildete. Der Talmud als Ab-
schluss (araméisch: Gemara) der Mischna entstand allerdings nicht nur in einer Fas-
sung. Es entwickelte sich zunéchst die kiirzere paldstinische und dann die ldngere
babylonische Fassung. Der paléstinische (oder Jerusalemer) Talmud ist in den rab-
binischen Zentren Paléstinas im frithen 5. Jahrhundert entstanden. Der babylonische,
wesentlich umfangreichere Talmud entstand im 6.-7. Jahrhundert und enthélt Kom-
mentare und Erlduterungen zu sémtlichen Traktaten der Mischna, aul3er jenen, die
sich nur auf die Landwirtschaft im Lande Israel beziehen.

Die Fragmente aus Radolfzell enthalten Texte aus dem Babylonischen Talmud,
dem bis heute verbindlichen Text der Miindlichen Thora. Im Unterschied zu den
meisten anderen in Deutschland aufgefundenen Fragmenten ist in den Radolfzeller
Fragmenten neben dem eigentlichen Talmudtext auch ein Kommentar notiert. Es
handelt sich um den Kommentar des wohl beriihmtesten mittelalterlichen Kommen-
tators, dem aus dem franzosischen Troyes gebiirtigen, 1105 gestorbenen Rabbi Salo-
mo ben Isaak, nach dem Akronym des hebrdischen Namens auch Rashi genannt.

Der Kommentar des Rashi markiert eine wichtige Traditionsbriicke zwischen dem
rationaler orientierten westeuropéischen Judentum und dem babylonisch-orienta-

1 Vortrag am 16.3.2007 im Friedrich Werber-Haus, Gemeindezentrum der Miinsterpfarrei Radolfzell.
Fiir die Einladung und Gastfreundschaft danke ich Ch. Stadler und Pfarrer B. Maurer.
2 Vgl Stemberger, Giinter: Der Talmud. Einfiihrung, Texte, Erlduterungen. 3. Auflage Miinchen 1994



30 Andreas Lehnardt

lischen Judentum. Rashi war der erste ashkenazische Gelehrte, dem es gelang, den
gesamten Talmud zu kommentieren. Durch seine am wortlichen Sinn orientierte
Auslegung schuf er das bis heute gebrduchliche Hilfsmittel fiir das Verstdndnis der
Tradition. Aus seiner Schule gingen weitere Kommentare hervor, die sich heute in
allen klassischen Drucken des Talmud finden und die man unter der Sammelbezeich-
nung »Tosafot« kennt, was so viel wie »Zusétze« bedeutet. Diese Erkldrungen fin-
den sich in den nun aufgefundenen Fragmenten noch nicht, was einen zusétzlichen
Hinweis auf ihr Alter darstellt.?

Die dialektische Struktur des Talmud machte es moglich, ihn zur Basis eines {iber
eine weite Diaspora verstreuten Judentums werden zu lassen. In der Zerstreuung
mussten sich Juden immer wieder auch an den lokalen Gegebenheiten orientieren,
ohne dabei auf zu enge Grenzen durch eine religios motivierte Gesetzgebung Riick-
sicht nehmen zu konnen. Trotz aller Verbindlichkeit, die dem Talmud zuerkannt
wurde, blieb er daher eher eine Art Richtschnur, wihrend dem lokalen Brauch ver-
bindlichere Bedeutung zukam. Zwar war der Talmud als die Autoritit jiidischen
Selbstverstdndnisses und Lebensweise unangefochten, doch wie vor Ort, etwa auch
in Radolfzell, jiidisches Leben gelebt wurde, wird nicht immer mit dem im Talmud
vorgegebenen {ibereingestimmt haben. Der Talmud war neben aller Verbindlichkeit
zundchst ein Studienbuch, das der Erbauung und Verstandesbildung dienen sollte,
nicht nur der Umsetzung von biblischen Vorschriften in das tégliche Leben.

So behandeln die Radolfzeller Fragmente Fragen der Tempelopfer, die nach Zer-
storung des Heiligtums im Jahre 70 n. Chr. durch die Rémer scheinbar schon lange
keine Relevanz mehr fiir das tédgliche jiidische Leben besaBen. Diese Texte wurden
dennoch abgeschrieben und studiert, um die alten Traditionen iiber den Priester-
dienst im Tempel nicht zu vergessen und gegebenenfalls aufgrund dieser Lehren Ana-
logieschliisse zu ziehen.

Auf den Vorwurf eines zum Christentum konvertierten Juden hin wurden erst-
mals 1240 sdmtliche erreichbaren Talmudhandschriften in Frankreich und im an-
grenzenden Deutschland konfisziert und verbrannt. Die Grundlage jiidischer Ge-
lehrsamkeit in Frankreich war damit weitestgehend vernichtet. Die Tatsache, dass
bereits 1244 eine weitere Talmudverbrennung angeordnet wurde, zeigt allerdings,
dass entweder die Bestdnde so umfangreich waren, dass sie beim ersten Mal nicht
alle erfasst wurden, oder dass man sich schnell mit neuen Handschriften zu versor-
gen wusste. Auch in den Jahren 1309 und 1319 gab es wieder Versuche, Talmud-
verbrennungen in Frankreich durchzufiihren. In Spanien (Barcelona) kam es 1263
im Gefolge einer gut dokumentierten Zwangsdisputation, an der auch der berithmte
jiidische Gelehrte Moses ben Nahman (Nachmanides) teilgenommen hat, zu einer
Bedrohung fiir den Talmud, die jedoch abgewendet werden konnte.

1553 lieR Papst Julius III. in Rom sdmtliche Talmud-Exemplare konfiszieren und
am jiidischen Neujahrsfest 6ffentlich verbrennen. 1559 wurde der erste Index verdf-

3 Vgl das grundlegende Werk zum Judentum im mittelalterlichen Ashkenaz von: Grossmann, Avraham:
The Early Sages of France. Their Lives, Leadership and Works. 2. Auflage Jerusalem 1996 (hebréisch)



Das Radolfzeller Talmud-Fragment 31

fentlicht, auf dem auch der Talmud unter die von der Inquisition verbotenen Biicher
gezdhlt wurde. Vom Trienter Konzil (1563) wurde, auf ein Ersuchen jiidischer Ver-
treter, nicht der gesamte Talmud verurteilt und das Ubereinkommen erreicht, dass
die Juden auf eigene Kosten die Stellen aus dem Talmud entfernen lassen miissten,
die angeblich anti-christliche Stellen enthielten. SchlieRlich wurde auf dem Konzil
durch Papst Pius IV. erlassen, dass der Talmud zwar gedruckt, aber nicht unter sei-
nem Namen veroffentlicht werden diirfe.

Christen benétigten eine Erlaubnis, um sich mit dem Talmud beschéftigen zu diir-
fen. Wir horen noch um 1555 davon, dass sich christliche Gelehrte vergeblich da-
rum bemiihten, von der christlichen Obrigkeit die Erlaubnis zur Lektiire des Talmud
zu erhalten. Erst 1578-1580 durfte eine zensierte Talmudausgabe in Basel gedruckt
werden. In ihr waren nicht nur alle Stellen, die man auf Jesus beziehen konnte, ge-
strichen, sondern auch der gesamte Traktat tiber den Gotzendienst (» ‘Avoda Zara«),
den man fiir einen Angriff auf das Christentum und daher fiir unkorrigierbar hielt.

Vor diesem hier nur knapp skizzierten Hintergrund lasst sich erahnen, wie sel-
ten ab einem gewissen Zeitpunkt Talmud-Handschriften in Deutschland gewesen
sein miissen. Auch in der Gegend von Konstanz wird es spétestens seit dem 14. Jahr-
hundert nur noch wenige Teilhandschriften gegeben haben. Orientiert man sich an
der Geschichte der Juden in Konstanz, so gab es Juden in der Region bereits ab dem
11.Jahrhundert.> Die dltesten jiidischen Grabsteine des Landes Baden-Wiirttemberg
finden sich in Uberlingen® und stammen aus dem Jahren 1275-1332 bzw. 1349, d. h.
aus der Zeit der groRen Judenverfolgungen im Gefolge der Pest des Jahres 1349.
Schon im mittelalterlichen Mainzer Memorbuch’ werden Feldkirch, Lindau, Ra-
vensburg, Uberlingen, Konstanz und Schaffhausen im Zusammenhang mit diesen
Judenverfolgungen unter der Bezeichnung »Medinat Bodase«, Bezirk Bodensee,
zusammengefasst.®

Auch Juden in Radolfzell waren von der Pestverfolgung 1349 betroffen. Am
30. April 1349 wurden sie ausgerottet.” In Konstanz kam es im selben Jahr zur
Ermordung zahlreicher jlidischer Familien. 330 Juden wurden auf dem Briihl, einer
groRen Freifliche vor der westlichen Stadtmauer, bei Sonnenaufgang verbrannt.
Bereits zwischen 1375 und 1390 entstand unter schwierigen Bedingungen wieder
eine kleinere Gemeinde, doch 1537 wurden die Juden wieder aus Konstanz ver-

4 Vgl. Stemberger, a. a. O. 1987, S. 298-302

5 Vgl. Burmeister, Karl Heinz: Medinat Bodase, Bd. 1: Zur Geschichte der Juden am Bodensee 1200-
1349. Konstanz 1994, S. 25

6 Vgl Nebe, G. Wilhelm: Die Uberlinger Jiidischen Grabinschriften. Ad Monumenta Judaica Medinat
Bodase. Heidelberg 2002

7  Vgl. Salfeld, Siegmund: Das Martyrologium des Niirnberger Memorbuchs. Berlin 1898, S. 69 und 250

8 Vgl hierzu ausfiihrlich Barzen, Rainer: Zur Siedlungsgeschichte der Juden im mittleren Rheingebiet bis
zum Beginn des 16. Jahrhunderts, in: Haverkamp, Alfred (Hg.): Geschichte der Juden im Mittelalter von
der Nordsee bis zu den Siidalpen. Kommentiertes Kartenwerk, Teil 1. Hannover 2002, S. 336-337

9  Vgl. Rosenthal, Berthold: Radolfzell, in: Avneri, Zvi (Hg.): Germania Judaica, Bd. 2/2. Tiibingen 1968,
S. 673



32 Andreas Lehnardt

Babylonischer Talmud, Traktat »Chullin«, 1. Hélfte 14. Jahrhundert (Pfarrarchiv Radolfzell)

trieben.' Stammen die in Radolfzell aufgefundenen Talmud-Fragmente aus diesen
unruhigen Zeiten? Sind sie etwa auf den Raub jiidischen Gutes in Zeiten der
Ritualmordbeschuldigungen zuriickzufiihren, als Juden auch aus Radolfzell ver-
trieben wurden?

Betrachtet man die Pergament-Fragmente genauer, fillt zunédchst die Anordnung
der Kolumnen auf, die dem west-ashkenazischen Schreiberstil entspricht. Wahrend
der Text der Gemara des Babylonischen Talmud!! und der dazu gehdrigen Mischna

10 Vgl. Rosenthal, Berthold: Konstanz, in: Ebenda, Bd. 2/1, S. 447
11 Man beachte, dass der Text der Gemara nach der Mischna durch die Buchstaben Gimmel und Mem ( )
fiir das Wort Gemara (aramadisch fiir » Abschluss«), eingeleitet ist.



Das Radolfzeller Talmud-Fragment 33

Babylonischer Talmud, Traktat »Chullin«, Raschi Kommentar, 1. Halfte 14. Jahrhundert (Pfarrarchiv
Radolfzell)

als eigentlicher Lerntext groRer gehalten ist, fillt der Text des Rashi-Kommentars
kleiner aus. Er ist auBerdem in einem anderen semikursiven Schriftduktus gehalten,
was besonders bemerkenswert ist, da dies erst ab einem Zeitpunkt {iblich wurde, als
sich dieser Kommentar als autoritativ durchgesetzt hatte, also etwa ab dem Jahr 1300.
Die Rezension des Kommentars stimmt mit dem Wortlaut in der gedruckten Stan-
dardausgabe des Babylonischen Talmud, Druck Wilna 1880-1886, iiberein.

Auch die Schriftart der Fragmente deutet auf diesen fiir Deutschland relativ frii-
hen Entstehungszeitpunkt hin, d. h. im 13./14. Jahrhundert. Es handelt sich (bei der
Gemara) um eine so genannte gothisierende ashkenazische Schrift, wie sie in zahl-
reichen Handschriften aus dem genannten Zeitraum anzutreffen ist. Sie zeichnet
sich etwa durch die kleinen Kronchen auf dem Buchstaben Lamed aus. Die Anord-
nung der Lettern unterhalb der Hilfslinie verweist auf eine insbesondere bei Schrei-
bern in Westeuropa geiibte Praxis. Die Lettern sind dabei sehr gerade aufgerichtet
und sehr ebenméRig geschrieben.

Auf dem kleineren Fragment ist der Seiteniibergang durch eine Custode gesichert.
Der Rashi-Kommentar, der am Ende der Kommentierung der Gemara von Folio 104a
trichterférmig zusammenléuft, ist in einer anderen Schrift gehalten. Sie erinnert an
Halbkursiven aus dem gleichen Zeitraum, ohne bereits die in spédteren Drucken ver-
wendete Pseudo-Rashi Schriftart zu imitieren. Einige Randglossen zur Gemara schei-
nen von einer spateren Hand nachgetragen. Auffillig ist, dass die horizontalen Li-
nien wesentlich breiter sind als die vertikalen, was von der Haltung der Feder
herriihren diirfte.

Das Radolfzeller Fragment ist auch deshalb von Bedeutung, da es vom Traktat
»Chullin« (siehe unten) {iberhaupt nur vier vollstindige Handschriften gibt, davon



34 Andreas Lehnardt

drei im Archiv des Vatikans. Alle stammen aus dem 13.-14. Jahrhundert. Die einzige
vollstdndige Handschrift des Talmud aus dem 14. Jahrhundert wird heute in der Staats-
bibliothek in Miinchen aufbewahrt. Sie enthélt jedoch einen Text, der nicht frei von
Beschddigungen ist und zahlreiche Abweichungen zu &dlteren Fragmenten bietet.'?

Uber die Provenienz des Radolfzeller Fragments ist wenig Zuverléssiges bekannt.!s
Das heute auseinander gebrochene Pergament stammt aus einer Bifolio-Seite, die
als Einband eines Hochquartbandes verwendet wurde.'* Nach Auskunft von Pfarrer
Bernhard Maurer, Radolfzell, fand sich das Pergament in einem Umschlag der Zeit
um 1880/1900, der »hebr. Pallium« beschriftet war. Bei der Neuordnung des Pfarr-
archivs 1880/1900 wurden alle Urkunden in solche braunen Umschlige gepackt und
beschriftet. Das Fragment ist an den Rdndern gleichmilig eingeknickt, so dass es
eine Flidche von ca. 15x19 cm ergibt, was fiir eine Verwendung als »Palla« zum Ab-
decken des Messkelchs sprechen konnte. Vielleicht ist das Fragment zuvor einmal
beim Neueinbinden eines Buchs (Anniversar) vorgefunden worden.

Der Text der Fragmente gibt keinen Hinweis auf den Werdegang der Handschrift.
Es handelt sich um Abschnitte aus dem Traktat »Chullin« (Profanes) der fiinften
Ordnung »Kodaschim« (Heiliges), genauer: bChullin 104a-105a." Dieser Traktat
behandelt das Schichten von nicht zum Opfer im Tempel bestimmten Tieren und
sonstige Anweisungen beziiglich des Genusses von tierischer Nahrung. Es werden
Fragen erortert, wer ein Tier schlachten darf, womit man dies tut und welche Tiere
rein und unrein sind. Ein zentrales Stiick behandelt das auf das 2. Buch Mose zu-
riickgehende Gebot, dass man Fleisch nicht in Milch kochen solle. Ferner werden
die Priesterabgaben und die Abgaben von Erstlingsschuren erortert.

Ausgangspunkt des Textes ist die Bestimmung, nach der »keinerlei Fleisch mit
Milch gekocht werden darf«, weil es im Buch Exodus 23,19 heif3t: »Du sollst das
Zicklein nicht in seiner Mutter Milch kochen.« Es wird darauthin im Talmud disku-
tiert, ob diese Bibelstelle ausreicht, dieses viele Speiseregelungen betreffende Gebot
zu begriinden. Ist es nicht vielmehr eine rabbinische Bestimmung, die so in der Bibel
gar nicht gemeint war? Doch der Talmud versucht diese Moglichkeit zu entkriften,
in dem er darauf hinweist, dass es theoretisch erlaubt sei, Gefliigel und Kése auf einen
Tisch zu stellen. Wenn man aber Gefliigel und Kése auf einen Tisch stellen darf,
warum darf man dann Fleisch und Milch nicht miteinander verzehren?

12 Vgl. Krupp, Michael: Manuscripts of the Babylonian Talmud, in: Safrai, Shmuel (Hg.), The Literature
of the Sages. Bd. 1, Assen, Maastricht 1987, S. 365

13 Bereits im Mai 1991 erfolgte dank der Vermittlung von C. Stadler und Prof. A. Patschovsky durch
Prof. Israel Yuval eine Erstidentifikation der Texte.

14 Deutlich lédsst sich noch die Falz fiir den Einband erkennen. Die Abreibungen auf einer Seite des gro-
Reren Fragments lassen vermuten, dass dies die sichtbare AuRenseite des Einbands war. Moglicherwei-
se stammt das Pergament aus dem im Pfarrarchiv aufbewahrten, neu gebundenen Liber anniversario-
rum Eccl. Colleg. Ratoldiscell. Saec. XIV.-XVII. Fiir den Hinweis danke ich Ch. Stadler.

15 Der Text umfasst Traktat Chullin, folio 104a, Zeile 23 bis folio 105a, Zeile 15. Fiir eine deutsche Uber-
setzung vgl. Goldschmidt, Lazarus: Der Babylonische Talmud. Bd. 11, 2. Auflage Frankfurt am Main
1967, S. 317-319: »rabbanitisch, so wére das Essen selbst« — »nicht aber vom harten«.



Das Radolfzeller Talmud-Fragment 35

Es wird daraufhin ein Vergleich angestellt, der Rabbi Abbaye (280-339 n. Chr.)
zugeschrieben wird, der nachweist, dass die Trennung von Milchigem und Flei-
schigem im Judentum nicht auf die Bibel, sondern auf eine rabbinische Entschei-
dung {iber den Sinn dieses Gebotes zuriickzufiihren ist. Der Sinn solcher Anwei-
sungen beruht nach rabbinischer Lehre nicht etwa auf hygienischen Vorstellungen,
sondern allein auf dem Gedanken, dass die Gebote, wie sie Mose am Sinai offenbart
worden sind, zu befolgen sind.

Interessant an dem Radolfzeller Fragment ist, dass der letzte Satz des Abschnitts
mit Rabbi Abbaye verbunden wird, wéihrend er in den klassischen Ausgaben ano-
nym iiberliefert ist. Rabbi Abbaye war Schuloberhaupt einer Akademie fiir Talmud-
studien in der Stadt Nehardea in der Ndhe von Bagdad im Irak. Eine Erkldrung fiir
den bemerkenswerten Wegfall des Tradentennamens in spdteren Textversionen ist
schwierig, denn Namensausfélle oder Variationen sind haufig durch Unachtsamkeit
verursacht worden. Dem Schreiber des Radolfzeller Talmud scheint besonders an
dem im gleichen Abschnitt thematisierten Grundsatz gelegen gewesen zu sein: dass
eine Lehre immer im Namen ihres Autors iiberliefert werden solle. !

16 Fiir weitere Unterschiede in den Lesarten im Vergleich zur Miinchener Handschrift und dem Druck
Wilna vgl. Rabbinovicz, Raphael: Variae Lectiones in Mischnam et in Talmud Babylonicum. Bd. 15,
Miinchen 1886, S. 140b-142a



