
29Das Radolfzeller Talmud-Fragment

Andreas Lehnardt

Das Radolfzeller Talmud-Fragment
Von Andreas Lehnardt, Mainz1

Das hebräische Wort »Talmud« bedeutet so viel wie »Lehre« oder auch »Studium«. 
Bereits dieser Titel weist darauf hin, dass der Talmud ein für Diskussionen »offenes« 
Buch ist, und dies belegt auch das in Radolfzell aufgefundene Fragment des Talmud 
mit Kommentar. Von christlichen Lehrern ist dieses große Buch oft bekämpft und 
als eine Verfälschung der biblischen Botschaft diffamiert worden. Da es im süddeut-
schen Raum im Mittelalter immer wieder zu Verfolgungen und auch zu Verbren-
nungen des Talmud gekommen ist, kommt dem in Radolfzell aufgefundenen Frag-
ment besondere Bedeutung zu.

Die Geschichte des Talmud reicht bis in die Zeit der Entstehung des Neuen Testa-
ments zurück.2 Nach der Zerstörung des Tempels im Jahre 70 n. Chr. begann sich 
das Judentum neu zu formieren. Dieser sich über mehrere Jahrhunderte erstreckende 
Wandlungs- und Umformungsprozess nahm seinen literarischen Ausgang in der 
Mischna, einer Sammlung von Geboten und Erzählungen, die den Grundstock für 
den sich ab dem 4. Jahrhundert entwickelnden Talmud bildete. Der Talmud als Ab-
schluss (aramäisch: Gemara) der Mischna entstand allerdings nicht nur in einer Fas-
sung. Es entwickelte sich zunächst die kürzere palästinische und dann die längere 
babylonische Fassung. Der palästinische (oder Jerusalemer) Talmud ist in den rab-
binischen Zentren Palästinas im frühen 5. Jahrhundert entstanden. Der babylonische, 
wesentlich umfangreichere Talmud entstand im 6.–7. Jahrhundert und enthält Kom-
mentare und Erläuterungen zu sämtlichen Traktaten der Mischna, außer jenen, die 
sich nur auf die Landwirtschaft im Lande Israel beziehen.

Die Fragmente aus Radolfzell enthalten Texte aus dem Babylonischen Talmud, 
dem bis heute verbindlichen Text der Mündlichen Thora. Im Unterschied zu den 
meisten anderen in Deutschland aufgefundenen Fragmenten ist in den Radolfzeller 
Fragmenten neben dem eigentlichen Talmudtext auch ein Kommentar notiert. Es 
handelt sich um den Kommentar des wohl berühmtesten mittelalterlichen Kommen-
tators, dem aus dem französischen Troyes gebürtigen, 1105 gestorbenen Rabbi Salo-
mo ben Isaak, nach dem Akronym des hebräischen Namens auch Rashi genannt.

Der Kommentar des Rashi markiert eine wichtige Traditionsbrücke zwischen dem 
rationaler orientierten westeuropäischen Judentum und dem babylonisch-orienta-

1	 Vortrag am 16.3.2007 im Friedrich Werber-Haus, Gemeindezentrum der Münsterpfarrei Radolfzell. 
Für die Einladung und Gastfreundschaft danke ich Ch. Stadler und Pfarrer B. Maurer.

2	 Vgl. Stemberger, Günter: Der Talmud. Einführung, Texte, Erläuterungen. 3. Auflage München 1994



30 Andreas Lehnardt

lischen Judentum. Rashi war der erste ashkenazische Gelehrte, dem es gelang, den 
gesamten Talmud zu kommentieren. Durch seine am wörtlichen Sinn orientierte 
Auslegung schuf er das bis heute gebräuchliche Hilfsmittel für das Verständnis der 
Tradition. Aus seiner Schule gingen weitere Kommentare hervor, die sich heute in 
allen klassischen Drucken des Talmud finden und die man unter der Sammelbezeich-
nung »Tosafot« kennt, was so viel wie »Zusätze« bedeutet. Diese Erklärungen fin-
den sich in den nun aufgefundenen Fragmenten noch nicht, was einen zusätzlichen 
Hinweis auf ihr Alter darstellt.3

Die dialektische Struktur des Talmud machte es möglich, ihn zur Basis eines über 
eine weite Diaspora verstreuten Judentums werden zu lassen. In der Zerstreuung 
mussten sich Juden immer wieder auch an den lokalen Gegebenheiten orientieren, 
ohne dabei auf zu enge Grenzen durch eine religiös motivierte Gesetzgebung Rück-
sicht nehmen zu können. Trotz aller Verbindlichkeit, die dem Talmud zuerkannt 
wurde, blieb er daher eher eine Art Richtschnur, während dem lokalen Brauch ver-
bindlichere Bedeutung zukam. Zwar war der Talmud als die Autorität jüdischen 
Selbstverständnisses und Lebensweise unangefochten, doch wie vor Ort, etwa auch 
in Radolfzell, jüdisches Leben gelebt wurde, wird nicht immer mit dem im Talmud 
vorgegebenen übereingestimmt haben. Der Talmud war neben aller Verbindlichkeit 
zunächst ein Studienbuch, das der Erbauung und Verstandesbildung dienen sollte, 
nicht nur der Umsetzung von biblischen Vorschriften in das tägliche Leben. 

So behandeln die Radolfzeller Fragmente Fragen der Tempelopfer, die nach Zer-
störung des Heiligtums im Jahre 70 n. Chr. durch die Römer scheinbar schon lange 
keine Relevanz mehr für das tägliche jüdische Leben besaßen. Diese Texte wurden 
dennoch abgeschrieben und studiert, um die alten Traditionen über den Priester-
dienst im Tempel nicht zu vergessen und gegebenenfalls aufgrund dieser Lehren Ana-
logieschlüsse zu ziehen.

Auf den Vorwurf eines zum Christentum konvertierten Juden hin wurden erst-
mals 1240 sämtliche erreichbaren Talmudhandschriften in Frankreich und im an-
grenzenden Deutschland konfisziert und verbrannt. Die Grundlage jüdischer Ge-
lehrsamkeit in Frankreich war damit weitestgehend vernichtet. Die Tatsache, dass 
bereits 1244 eine weitere Talmudverbrennung angeordnet wurde, zeigt allerdings, 
dass entweder die Bestände so umfangreich waren, dass sie beim ersten Mal nicht 
alle erfasst wurden, oder dass man sich schnell mit neuen Handschriften zu versor-
gen wusste. Auch in den Jahren 1309 und 1319 gab es wieder Versuche, Talmud
verbrennungen in Frankreich durchzuführen. In Spanien (Barcelona) kam es 1263 
im Gefolge einer gut dokumentierten Zwangsdisputation, an der auch der berühmte 
jüdische Gelehrte Moses ben Nahman (Nachmanides) teilgenommen hat, zu einer 
Bedrohung für den Talmud, die jedoch abgewendet werden konnte.

1553 ließ Papst Julius III. in Rom sämtliche Talmud-Exemplare konfiszieren und 
am jüdischen Neujahrsfest öffentlich verbrennen. 1559 wurde der erste Index veröf-

3	 Vgl. das grundlegende Werk zum Judentum im mittelalterlichen Ashkenaz von: Grossmann, Avraham: 
The Early Sages of France. Their Lives, Leadership and Works. 2. Auflage Jerusalem 1996 (hebräisch)



31Das Radolfzeller Talmud-Fragment

fentlicht, auf dem auch der Talmud unter die von der Inquisition verbotenen Bücher 
gezählt wurde. Vom Trienter Konzil (1563) wurde, auf ein Ersuchen jüdischer Ver-
treter, nicht der gesamte Talmud verurteilt und das Übereinkommen erreicht, dass 
die Juden auf eigene Kosten die Stellen aus dem Talmud entfernen lassen müssten, 
die angeblich anti-christliche Stellen enthielten. Schließlich wurde auf dem Konzil 
durch Papst Pius IV. erlassen, dass der Talmud zwar gedruckt, aber nicht unter sei-
nem Namen veröffentlicht werden dürfe.

Christen benötigten eine Erlaubnis, um sich mit dem Talmud beschäftigen zu dür-
fen. Wir hören noch um 1555 davon, dass sich christliche Gelehrte vergeblich da-
rum bemühten, von der christlichen Obrigkeit die Erlaubnis zur Lektüre des Talmud 
zu erhalten. Erst 1578–1580 durfte eine zensierte Talmudausgabe in Basel gedruckt 
werden. In ihr waren nicht nur alle Stellen, die man auf Jesus beziehen konnte, ge-
strichen, sondern auch der gesamte Traktat über den Götzendienst (»῾Avoda Zara«), 
den man für einen Angriff auf das Christentum und daher für unkorrigierbar hielt.4

Vor diesem hier nur knapp skizzierten Hintergrund lässt sich erahnen, wie sel-
ten ab einem gewissen Zeitpunkt Talmud-Handschriften in Deutschland gewesen 
sein müssen. Auch in der Gegend von Konstanz wird es spätestens seit dem 14. Jahr-
hundert nur noch wenige Teilhandschriften gegeben haben. Orientiert man sich an 
der Geschichte der Juden in Konstanz, so gab es Juden in der Region bereits ab dem 
11. Jahrhundert.5 Die ältesten jüdischen Grabsteine des Landes Baden-Württemberg 
finden sich in Überlingen6 und stammen aus dem Jahren 1275–1332 bzw. 1349, d. h. 
aus der Zeit der großen Judenverfolgungen im Gefolge der Pest des Jahres 1349. 
Schon im mittelalterlichen Mainzer Memorbuch7 werden Feldkirch, Lindau, Ra
vensburg, Überlingen, Konstanz und Schaffhausen im Zusammenhang mit diesen 
Judenverfolgungen unter der Bezeichnung »Medinat Bodase«, Bezirk Bodensee, 
zusammengefasst.8

Auch Juden in Radolfzell waren von der Pestverfolgung 1349 betroffen. Am 
30. April 1349 wurden sie ausgerottet.9 In Konstanz kam es im selben Jahr zur 
Ermordung zahlreicher jüdischer Familien. 330 Juden wurden auf dem Brühl, einer 
großen Freifläche vor der westlichen Stadtmauer, bei Sonnenaufgang verbrannt. 
Bereits zwischen 1375 und 1390 entstand unter schwierigen Bedingungen wieder 
eine kleinere Gemeinde, doch 1537 wurden die Juden wieder aus Konstanz ver

4	 Vgl. Stemberger, a. a. O. 1987, S. 298–302
5	 Vgl. Burmeister, Karl Heinz: Medinat Bodase, Bd. 1: Zur Geschichte der Juden am Bodensee 1200–

1349. Konstanz 1994, S. 25
6	 Vgl. Nebe, G. Wilhelm: Die Überlinger Jüdischen Grabinschriften. Ad Monumenta Judaica Medinat 

Bodase. Heidelberg 2002
7	 Vgl. Salfeld, Siegmund: Das Martyrologium des Nürnberger Memorbuchs. Berlin 1898, S. 69 und 250
8	 Vgl. hierzu ausführlich Barzen, Rainer: Zur Siedlungsgeschichte der Juden im mittleren Rheingebiet bis 

zum Beginn des 16. Jahrhunderts, in: Haverkamp, Alfred (Hg.): Geschichte der Juden im Mittelalter von 
der Nordsee bis zu den Südalpen. Kommentiertes Kartenwerk, Teil 1. Hannover 2002, S. 336–337

9	 Vgl. Rosenthal, Berthold: Radolfzell, in: Avneri, Zvi (Hg.): Germania Judaica, Bd. 2/2. Tübingen 1968, 
S. 673



32 Andreas Lehnardt

trieben.10 Stammen die in Radolfzell aufgefundenen Talmud-Fragmente aus diesen 
unruhigen Zeiten? Sind sie etwa auf den Raub jüdischen Gutes in Zeiten der 
Ritualmordbeschuldigungen zurückzuführen, als Juden auch aus Radolfzell ver
trieben wurden?

Betrachtet man die Pergament-Fragmente genauer, fällt zunächst die Anordnung 
der Kolumnen auf, die dem west-ashkenazischen Schreiberstil entspricht. Während 
der Text der Gemara des Babylonischen Talmud11 und der dazu gehörigen Mischna 

10	 Vgl. Rosenthal, Berthold: Konstanz, in: Ebenda, Bd. 2/1, S. 447
11	 Man beachte, dass der Text der Gemara nach der Mischna durch die Buchstaben Gimmel und Mem (‘גמ) 

für das Wort Gemara (aramäisch für »Abschluss«), eingeleitet ist.

Babylonischer Talmud, Traktat »Chullin«, 1. Hälfte 14. Jahrhundert (Pfarrarchiv Radolfzell)



33Das Radolfzeller Talmud-Fragment

als eigentlicher Lerntext größer gehalten ist, fällt der Text des Rashi-Kommentars 
kleiner aus. Er ist außerdem in einem anderen semikursiven Schriftduktus gehalten, 
was besonders bemerkenswert ist, da dies erst ab einem Zeitpunkt üblich wurde, als 
sich dieser Kommentar als autoritativ durchgesetzt hatte, also etwa ab dem Jahr 1300. 
Die Rezension des Kommentars stimmt mit dem Wortlaut in der gedruckten Stan-
dardausgabe des Babylonischen Talmud, Druck Wilna 1880–1886, überein.

Auch die Schriftart der Fragmente deutet auf diesen für Deutschland relativ frü-
hen Entstehungszeitpunkt hin, d. h. im 13./14. Jahrhundert. Es handelt sich (bei der 
Gemara) um eine so genannte gothisierende ashkenazische Schrift, wie sie in zahl-
reichen Handschriften aus dem genannten Zeitraum anzutreffen ist. Sie zeichnet 
sich etwa durch die kleinen Krönchen auf dem Buchstaben Lamed aus. Die Anord-
nung der Lettern unterhalb der Hilfslinie verweist auf eine insbesondere bei Schrei-
bern in Westeuropa geübte Praxis. Die Lettern sind dabei sehr gerade aufgerichtet 
und sehr ebenmäßig geschrieben.

Auf dem kleineren Fragment ist der Seitenübergang durch eine Custode gesichert. 
Der Rashi-Kommentar, der am Ende der Kommentierung der Gemara von Folio 104a 
trichterförmig zusammenläuft, ist in einer anderen Schrift gehalten. Sie erinnert an 
Halbkursiven aus dem gleichen Zeitraum, ohne bereits die in späteren Drucken ver-
wendete Pseudo-Rashi Schriftart zu imitieren. Einige Randglossen zur Gemara schei-
nen von einer späteren Hand nachgetragen. Auffällig ist, dass die horizontalen Li-
nien wesentlich breiter sind als die vertikalen, was von der Haltung der Feder 
herrühren dürfte.

Das Radolfzeller Fragment ist auch deshalb von Bedeutung, da es vom Traktat 
»Chullin« (siehe unten) überhaupt nur vier vollständige Handschriften gibt, davon 

Babylonischer Talmud, Traktat »Chullin«, Raschi Kommentar, 1. Hälfte 14. Jahrhundert (Pfarrarchiv 
Radolfzell)



34 Andreas Lehnardt

drei im Archiv des Vatikans. Alle stammen aus dem 13.–14. Jahrhundert. Die einzige 
vollständige Handschrift des Talmud aus dem 14. Jahrhundert wird heute in der Staats-
bibliothek in München aufbewahrt. Sie enthält jedoch einen Text, der nicht frei von 
Beschädigungen ist und zahlreiche Abweichungen zu älteren Fragmenten bietet.12

Über die Provenienz des Radolfzeller Fragments ist wenig Zuverlässiges bekannt.13 
Das heute auseinander gebrochene Pergament stammt aus einer Bifolio-Seite, die 
als Einband eines Hochquartbandes verwendet wurde.14 Nach Auskunft von Pfarrer 
Bernhard Maurer, Radolfzell, fand sich das Pergament in einem Umschlag der Zeit 
um 1880/1900, der »hebr. Pallium« beschriftet war. Bei der Neuordnung des Pfarr-
archivs 1880/1900 wurden alle Urkunden in solche braunen Umschläge gepackt und 
beschriftet. Das Fragment ist an den Rändern gleichmäßig eingeknickt, so dass es 
eine Fläche von ca. 15 x 19 cm ergibt, was für eine Verwendung als »Palla« zum Ab-
decken des Messkelchs sprechen könnte. Vielleicht ist das Fragment zuvor einmal 
beim Neueinbinden eines Buchs (Anniversar) vorgefunden worden.

Der Text der Fragmente gibt keinen Hinweis auf den Werdegang der Handschrift. 
Es handelt sich um Abschnitte aus dem Traktat »Chullin« (Profanes) der fünften 
Ordnung »Kodaschim« (Heiliges), genauer: bChullin 104a–105a.15 Dieser Traktat 
behandelt das Schächten von nicht zum Opfer im Tempel bestimmten Tieren und 
sonstige Anweisungen bezüglich des Genusses von tierischer Nahrung. Es werden 
Fragen erörtert, wer ein Tier schlachten darf, womit man dies tut und welche Tiere 
rein und unrein sind. Ein zentrales Stück behandelt das auf das 2. Buch Mose zu-
rückgehende Gebot, dass man Fleisch nicht in Milch kochen solle. Ferner werden 
die Priesterabgaben und die Abgaben von Erstlingsschuren erörtert.

Ausgangspunkt des Textes ist die Bestimmung, nach der »keinerlei Fleisch mit 
Milch gekocht werden darf«, weil es im Buch Exodus 23,19 heißt: »Du sollst das 
Zicklein nicht in seiner Mutter Milch kochen.« Es wird daraufhin im Talmud disku-
tiert, ob diese Bibelstelle ausreicht, dieses viele Speiseregelungen betreffende Gebot 
zu begründen. Ist es nicht vielmehr eine rabbinische Bestimmung, die so in der Bibel 
gar nicht gemeint war? Doch der Talmud versucht diese Möglichkeit zu entkräften, 
in dem er darauf hinweist, dass es theoretisch erlaubt sei, Geflügel und Käse auf einen 
Tisch zu stellen. Wenn man aber Geflügel und Käse auf einen Tisch stellen darf, 
warum darf man dann Fleisch und Milch nicht miteinander verzehren?

12	 Vgl. Krupp, Michael: Manuscripts of the Babylonian Talmud, in: Safrai, Shmuel (Hg.), The Literature 
of the Sages. Bd. 1, Assen, Maastricht 1987, S. 365

13	 Bereits im Mai 1991 erfolgte dank der Vermittlung von C. Stadler und Prof. A. Patschovsky durch 
Prof. Israel Yuval eine Erstidentifikation der Texte.

14	 Deutlich lässt sich noch die Falz für den Einband erkennen. Die Abreibungen auf einer Seite des grö-
ßeren Fragments lassen vermuten, dass dies die sichtbare Außenseite des Einbands war. Möglicherwei-
se stammt das Pergament aus dem im Pfarrarchiv aufbewahrten, neu gebundenen Liber anniversario-
rum Eccl. Colleg. Ratoldiscell. Saec. XIV.–XVII. Für den Hinweis danke ich Ch. Stadler.

15	 Der Text umfasst Traktat Chullin, folio 104a, Zeile 23 bis folio 105a, Zeile 15. Für eine deutsche Über-
setzung vgl. Goldschmidt, Lazarus: Der Babylonische Talmud. Bd. 11, 2. Auflage Frankfurt am Main 
1967, S. 317–319: »rabbanitisch, so wäre das Essen selbst« – »nicht aber vom harten«.



35Das Radolfzeller Talmud-Fragment

Es wird daraufhin ein Vergleich angestellt, der Rabbi Abbaye (280–339 n. Chr.) 
zugeschrieben wird, der nachweist, dass die Trennung von Milchigem und Flei-
schigem im Judentum nicht auf die Bibel, sondern auf eine rabbinische Entschei-
dung über den Sinn dieses Gebotes zurückzuführen ist. Der Sinn solcher Anwei-
sungen beruht nach rabbinischer Lehre nicht etwa auf hygienischen Vorstellungen, 
sondern allein auf dem Gedanken, dass die Gebote, wie sie Mose am Sinai offenbart 
worden sind, zu befolgen sind.

Interessant an dem Radolfzeller Fragment ist, dass der letzte Satz des Abschnitts 
mit Rabbi Abbaye verbunden wird, während er in den klassischen Ausgaben ano-
nym überliefert ist. Rabbi Abbaye war Schuloberhaupt einer Akademie für Talmud
studien in der Stadt Nehardea in der Nähe von Bagdad im Irak. Eine Erklärung für 
den bemerkenswerten Wegfall des Tradentennamens in späteren Textversionen ist 
schwierig, denn Namensausfälle oder Variationen sind häufig durch Unachtsamkeit 
verursacht worden. Dem Schreiber des Radolfzeller Talmud scheint besonders an 
dem im gleichen Abschnitt thematisierten Grundsatz gelegen gewesen zu sein: dass 
eine Lehre immer im Namen ihres Autors überliefert werden solle.16

16	 Für weitere Unterschiede in den Lesarten im Vergleich zur Münchener Handschrift und dem Druck 
Wilna vgl. Rabbinovicz, Raphael: Variae Lectiones in Mischnam et in Talmud Babylonicum. Bd. 15, 
München 1886, S. 140b–142a


