
5Das Epitaph des Bartholomäus Blarer

Selbstdarstellung einer 
Konstanzer Tuchhändlerfamilie – 

Das Epitaph des Bartholomäus Blarer aus dem 
Heilig-Geist-Spital (um 1495)

Von Ulrike Ganz, Konstanz

Das Epitaph der Familie Blarer im Rosgartenmuseum Konstanz,1 das den Tod Ma-
rias im Kreise der Apostel und im Beisein Christi zeigt, wurde zu Recht einmal als 
das – historisch gesehen – wichtigste Tafelbild der Konstanzer Malerei bezeichnet, 
das sich noch in der Stadt erhalten hat. Dennoch hat das Bild bisher nur eine kur-
ze Würdigung im Katalog des Museums erfahren, die sich – entgegen der vom Autor 
postulierten historischen Relevanz der Tafel – zudem nur für stilistische und ikono-
graphische Gesichtspunkte bzw. für die Zuschreibung des Bildes an den Maler Ru-
dolf Stahel (vor 1473–1528) interessiert.2

Außerdem wird das Gemälde dort fälschlich als Votivtafel klassifiziert. Hier soll 
hingegen nach der tatsächlichen historischen Funktion des Bildes als einem Epitaph 
(Gedächtnistafel), nach seinem Stifter, dessen Selbstdarstellung, nach den Beweg-
gründen für seine Stiftung und nach den Rezeptionsbedingungen der Tafel am Auf-
stellungsort gefragt werden. Welche mikropolitischen Mechanismen führten zur Bild-
stiftung, und welche Auswirkungen hatte der soziohistorische Hintergrund auf Form 
und Ikonographie der Gedächtnistafel? Was waren die Rahmenbedingungen, die ein 
unbeschadetes Überdauern des Bildes im bilderfeindlichen Umfeld der Reformati-
onszeit ermöglichten?

Eine erste Annäherung an den Stifter

Den Verfassern mittelalterlicher Marienviten, bzw. Jacobus de Voragine in der Le-
genda Aurea zufolge, wollte die Gottesmutter nicht alleine sterben, und Gott erfüll-
te ihr diese Bitte auf wundersame Weise, indem er die über den Erdkreis verteilten 
Apostel auf Wolken ans Totenbett Marias einfliegen ließ. Und so sind sie auch auf 
dieser Tafel zum Abschied versammelt und kümmern sich um den Ablauf der Exe-
quien für die zarte, totenbleiche Gottesmutter. Viel Raum gesteht der Maler den Be-
suchern jedoch nicht zu, obwohl die Tafel mit 125 x 170 cm genug Platz geboten hät-

1	 Rudolf Stahel zugeschrieben, um 1495, Tempera, Pressbrokat und Blattvergoldung /Holz, 125 x 170 cm
2	 Konrad, Bernd: Rosgartenmuseum Konstanz. Die Kunstwerke des Mittelalters. Bestandskatalog, Reihe 

Konstanzer Museumskataloge III. Konstanz 1993, Nr. 1.11, S. 52



6 Ulrike Ganz

te. Sie stoßen mit ihren tellerartigen Heiligenscheinen gleichsam an die Zimmerdecke, 
und elf von ihnen drängen sich hinter dem Totenbett und sind hier isokephal3 in ei-
ner flachen Bildschicht zusammengedrückt. Lediglich der Apostel Johannes, der sich 
über die Sterbende beugen und ihr helfen darf, eine Kerze in den langgliedrigen, stei-
fen Fingern zu halten, sowie ein Jünger am Fußende des Bettes können sich freier 
bewegen.

Dies gilt auch für einen weiteren Besucher und Augenzeugen: Nur durch ihre be-
deutungsmaßstäbliche Größe und den fehlenden Heiligenschein unterscheidet sich 
die kleine Person, die am linken Bildrand bzw. am Bett der sterbenden Maria kniet, 
von der Schar der Apostel Christi, die in unruhiger Betriebsamkeit die Totenliturgie 
für die Gottesmutter vorbereiten. Der Kniende steht nicht für sich allein, sondern 
will symmetrisch auf ein Pendant am rechten Bildrand bezogen werden: auf das Wap-
pen der einflussreichen Konstanzer Patrizierfamilile Blarer, das er gleichsam mitge-
bracht und wie nebenbei auf dem Kachelfußboden des Sterbezimmers abgestellt hat.

Es handelt sich wahrscheinlich um den Stifter des Bildes. Dieser ist jedoch nicht 
aufwändig und wie ein Patrizier gekleidet, verzichtet also auf eine nähere Individu-
alisierung und gleicht sich in seiner schlichten Kleiderwahl und seiner Frisur eher 
den gleichfalls lang gewandeten Aposteln an. Erst über das Wappen, welches sozu-
sagen das Kleidungsstück als soziales Erkennungszeichen ersetzt, wird eine Identi-
fizierung des Dargestellten überhaupt möglich – wenn auch nur, was seine Famili-
enzugehörigkeit angeht.

Und wem gehören die Pantinen, die genau vor dem Stifter stehen und halb unter 
das Bett der Gottesmutter geschoben wurden? Wahrscheinlich Maria, der sie jedoch 
ebenso zu klein sein dürften wie dem Stifter zu groß. Da die Apostel barfuß sind, 
könnte auch der Stifter seine Schuhe dort abgestellt haben. Das Bild lässt die Ant-
wort wohl bewusst offen.

Seiner für die Zeit um 1500 ungewöhnlichen Tracht wegen will Bernd Konrad im 
Stifter des Bildes einen Mönch erkennen, doch sei aus dieser Zeit kein Mönch aus 
der Familie der Blarer bekannt.4 Abgesehen davon hat der Dargestellte keine Ton-
sur, kann also kein Mönch sein. Hier ist wohl gar kein Bildnis im Sinne physiogno-
mischer Erkennbarkeit gemeint. Über den Kunstgriff der visuellen Analogie des Stif-
ters zu den Aposteln wird sozusagen seine fromme Seele und damit eine andere, 
nicht körperliche Form personaler Identität porträtiert, seine »Persona«.

Hinter dem Totenbett Marias steht genau in der Bildmitte Christus und hat die 
Seele seiner Mutter in Gestalt eines kleinen Mädchens in Empfang genommen. Der 
zierliche, bleiche Körper Marias mit den schweren, rotgeränderten Augenlidern ist 

3	 Isokephalie – Aufreihung der Köpfe einer Gruppe von Personen im Bild in gleicher Höhe
4	 Konrad, a. a. O. 1993, S. 52: »Links unten wohl der Stifter des Bildes, ein bärtiger Augustinermönch 

(?). Kapuziner, die durchgängig bärtig waren, wurden erst seit dem späten 16. Jahrhundert in Konstanz 
ansässig. Somit scheint die Stiftsperson trotz unklarer Gewandung als Individuum gemeint zu sein. Da-
rauf deutet jedenfalls der Bart. Doch ist bisher kein Mönch aus der Familie der Blarer am Ende des 
15. Jahrhunderts bekannt geworden. Aus einigen Testamenten von Familienmitgliedern geht allerdings 
auch eine häufige Berücksichtigung des Barfüßerklosters hervor.«



7Das Epitaph des Bartholomäus Blarer

demnach bereits verstorben, aber ihre unsterbliche Seele lebt. Sie hat die Hände zum 
Gebet gefaltet – genau wie der fromme Stifter im Bildvordergrund, dessen Größe 
etwa derjenigen der Seele Marias entspricht. Halten die Apostel ihre Seelenmesse 
etwa auch für ein Mitglied der Familie Blarer? Jedenfalls gehen der Blick und die 
Segensgeste Christi nicht nur in Richtung Marias, sondern über diese hinweg auch 
zum Stifter hin, der genau in der Blickachse Christi kniet. Auch Johannes, der der 
dafür schon viel zu schwachen Gottesmutter die Sterbekerze zu halten hilft, sieht 
dabei zugleich auf den Stifter. Dasselbe gilt für den Apostel im grünen Mantel, der 
am Fußende des Bettes kniet und die heilige Schrift aufgeschlagen in den Händen 
hält, um zu beten.

Planimetrisch gesehen, stoßen die betenden Hände des Stifters an den Saum des 
Bettüberwurfs Marias wie an eine Berührungsreliquie. Solche visuellen Kunstgriffe, 
um dargestellte Stifter in eine Beziehung zu den angerufenen Heiligenfiguren zu brin-
gen, finden sich in der mittelalterlichen Kunst häufig. Meist berührt der Beter dabei 
den Gewandsaum des Heiligen.

Das Inschriftband

Nicht nur die betenden Hände des Stifters berühren die Decke der Gottesmutter und 
stellen so Nähe zu ihr her. Auch ein breites Textband spannt sich quer über das un-

Rudolf Stahel zugeschrieben, Blarer-Epitaph, um 1495, aus dem Konstanzer Heilig-Geist-Spital (Rosgarten-
museum Konstanz)



8 Ulrike Ganz

terste Viertel der Bildfläche, also auch über den Saum der Bettdecke Marias. Die In-
schrift rutscht also so hoch, dass sie die Darstellung teilweise verdeckt, anstatt dar-
unter zu verlaufen, was kompositorisch nahe liegender gewesen wäre. In der Inschrift 
werden drei weitere Mitglieder der Familie Blarer erwähnt. Auch diese nicht sicht-
baren Familienmitglieder werden damit – analog zu den betenden Händen des Stif-
ters – gleichsam in Tuchfühlung mit der Gottesmutter gebracht bzw. ins Gebet des 
Dargestellten aufgenommen.

»Anno d[omi]ni 1242 am 23. Tag des Monats Howat starb der vest. Ulrich Blau-
rer, ain Stifter des wirdigen Gotzhuß und Spital am Marcktstadt, dem Gott gnädig 
sy. Anno d[omi]ni 1344 am 21. tag des Monats Augst starb der vest. Egloff Blaurer 
ain Stift[er] Sant Pelayen spend die in diesem wirdigen Gotzhus järlichs geben wirt 
dem Gott gnädig sy. Anno d[omi]ni 1443 am 6. Tag des Monats October starb der 
Erwirdig herr her Diethelm Blaurer Tuomher und Custor des wirdigen Tuombstiffts 
zu Costentz, ein Stifter des wirdigen Almuosens so man git den Armen in die hend 
dem Gott gnädig sy.«

Ungewöhnlicherweise erwähnt die Inschrift nicht die engsten Angehörigen des 
Stifters, wie etwa Frau und Kinder, sondern drei besonders wichtige Mitglieder der 
Familie Blarer aus drei verschiedenen Jahrhunderten, die sich als Stifter und Wohl-
täter des Heilig-Geist-Spitals und der Spitalkapelle in Konstanz hervortaten. Wie 
schon aus Bernd Konrads einleuchtender Zuschreibung des Gemäldes an Rudolf 
Stahel und aus seiner späten Datierung (um 1495) folgt, kann keiner der drei im Text 
Genannten der dargestellte Stifter sein, denn der zuletzt erwähnte Diethelm Blarer 
war bereits 1443 verstorben.5

Die Inschrift hat eine Art Kommentarfunktion für das Gemälde, indem sie die so-
ziale Stellung des Stifters, die aus der bildlichen Darstellung selbst nicht zu ersehen 
ist, verdeutlicht und diesen zugleich zu einer Tradition von Wohltätern für das Hei-
lig-Geist-Spital in Beziehung setzt. Auch wenn der Text ihn nicht eigens erwähnt, 
wird der Dargestellte so ebenfalls mit dem Heilig-Geist-Spital in Verbindung ge-
bracht. Auffällig an der Inschrift ist, dass zwischen den Todesdaten der erwähnten 
drei Blarer immer hundert Jahre liegen (1242, 1344, 1443). Offenbar wird hier eine 
Art Blarer’sche Gründungslegende konstruiert, die den Bezug der Familie und des 
Stifters zum Spital gleichsam wie göttliche Fügung aussehen lassen sollte.

Dem Text zufolge wurde das Spital von einem Ulrich Blarer im 13. Jahrhundert 
gegründet. Dies wird durch eine Urkunde aus dem Jahr 1225 gestützt, mit der Bi-
schof Konrad II. von Tegernfeld die Stiftung des schon seit 1220 bestehenden Hos-

5	 Vgl. dazu ausführlich Konrad, a. a. O. 1993, S. 52. In einigen älteren Publikationen wurde das Gemäl-
de seines ausgesprochen altertümlichen Stiles wegen Peter Murer zugeschrieben und folglich schon um 
die Mitte des 15. Jh. datiert; so konnte der Dargestellte als Diethelm Blarer benannt werden. Dieser Iden-
tifizierung schließt sich noch an: Fromm, Norbert; Kuthe, Michael; Rügert, Walter: Entflammt vom Feu-
er der Nächstenliebe. 775 Jahre Spitalstiftung Konstanz, Konstanz 2000, S. 42, obwohl dort zugleich 
der erst rund 30 Jahre nach Diethelms Tod geborene Rudolf Stahel als Maler des Bildes angenommen 
wird. Eine Begründung, warum Diethelm so lange nach seinem Tod dargestellt werden und wer das 
posthume Porträt in Auftrag gegeben haben sollte, fehlt dort.



9Das Epitaph des Bartholomäus Blarer

pitals nachträglich noch einmal bestätig-
te.6 Hier heißt es, dass zwei Konstanzer 
Bürger, Heinrich von Bitzenhofen7 und 
Ulrich Blarer (»Olricus dictus Blarreri«) 
an der Marktstätte ein Spital des Heili-
gen Geistes errichten ließen.

Im fraglichen Zeitraum lebten gleich 
drei Blarer mit dem Vornamen Ulrich in 
Konstanz. Alle drei waren wohlhabende 
Bürger aus St. Gallen, die das Bürger-
recht von Konstanz erworben hatten. 
Zwei von ihnen besaßen Grundstücke an 
der Marktstätte. Sehr wahrscheinlich ist 
der Stifter des Spitals mit jenem Ulrich 
Blarer identisch, der in verschiedenen 
Quellen als Stifter zweier weiterer bedeu-
tender Institutionen geführt wird: des 
Hospitals in seiner Heimatstadt St. Gal-
len und eines Gebäudes für ein Beginen-
kloster.8 Vor dem Bau des Spitals war sein 
Grundstück an der Marktstätte mit Zin-
sen belegt, die ihn verpflichteten, jährlich 
Wachs für die Beleuchtung der bischöfli-
chen Pfalzkapelle zu liefern. Mit dem Bau 
des Hospitals auf diesem und dem eben-
falls Blarer gehörenden Nachbargrundstück erließ der Bischof die Zinsen und schenk-
te Spital und Spitalkapelle das Recht auf Verwaltung durch den erst seit kurzer Zeit 
bestehenden Stadtrat.

Träger des Spitals waren die sog. »Pauperes Christi«, eine Art christliche Bruder-
schaft. Kirchenrechtlich gesehen wurden Hospital und Kapelle also »exempt«, d.h. 
auch die Spitalkapelle war keiner Pfarrei eingegliedert, und das Spital konnte selbst 
Geistliche als Spitalpfarrer berufen. Mit dem wirtschaftlichen Erstarken des Spitals 
in den folgenden 300 Jahren zu einer der finanzkräftigsten und politisch einfluss-

6	 Der Konstanzer Chronik des Gregor Mangolt (1548) ist zu entnehmen, dass der steinerne Neubau des 
Spitals schon 1220 fertig war, und dass die erwähnte Urkunde die Stiftung also nur noch einmal bestä-
tigte. Vgl. Blarer, Stephan: Ulrich Blarer. Ein wohlhabender Wohltäter im 13.Jahrhundert, Ostermun-
dingen 2009, S. 7

7	 Über den erwähnten Ulrich von Bitzenhofen ist wenig bekannt. In den Quellen wird er als Konstanzer 
Bürger bezeichnet. Möglicherweise versah er zwischen 1260 und 1262 das Amt des Spitalpflegers, wenn 
es sich nicht um einen gleichnamigen Sohn handelt (was wahrscheinlicher ist). Siehe Fromm/Kuthe/
Rügert, a. a. O. 2000, S. 41

8	 Blarer, a. a. O. 2009, S. 8; Staerkle, P.: Zur Familiengeschichte der Blarer. In: Zeitschrift für Schweize-
rische Kirchengeschichte XLIII, 1949, S. 100–131 und S. 203–224

Detail aus dem Blarer-Epitaph: der Stifter



10 Ulrike Ganz

reichsten Institutionen der Bodenseeregion waren Streitigkeiten mit der Kirche vor-
programmiert. Auch war die Familie Blarer mit der Zeit sehr mächtig und einfluss-
reich geworden9 und wachte über die Institution ihres Vorvaters wie über eine 
Familienstiftung. Sie stellte üblicherweise einen der Spitaloberen aus ihren Reihen.

Der zweite in der Inschrift Genannte, ein gewisser Egloff Blarer, ließ dem Text 
zufolge dem Spital im 14. Jahrhundert über eine sogenannte Pelagiusspende sehr viel 
Geld zukommen. Egloff lebte von 1302–1344 und stand dem Spital längere Zeit als 
»Spitalmeister und Trager« vor.10 1328 schenkte er dem Spital seinen halben Hof 
Freiwilen (Wittenbach) und stiftete eine Spende aus seinem Gut bei Sächlerhub 
(Egnach).11 Der zuletzt genannte »Domherr Diethelm« wird ebenfalls für seine Spen-
denfreudigkeit gelobt. Er bereicherte das Spital mit Zinsen aus Konstanzer Häu-
sern.12

Das Epitaph

Bernd Konrad hat die Tafel als Votivbild bezeichnet;13 ihrer funktionalen Ähnlich-
keit mit dem Grabmal wegen handelt es sich jedoch um ein Gemäldeepitaph. Anders 
als Votivtafeln, deren Stifter einen Heiligen oder die Gottesmutter wegen irdischer 
Belange aus der eigenen Lebenswelt anrufen, im beigefügten formelhaften Text für 
empfangene Gnade danken oder etwas geloben (»ex voto«), sind »Epitaphien To-
tengedächtnistafeln bzw. Erinnerungsmonumente, die teilweise die Stifter selbst oder 
nach deren Tod Ehepartner, Kinder oder Verwandte in Auftrag gaben. Sie entstan-
den in den verschiedensten Ausführungen: als Messingplatten, Glasfenster, reliefier-
te Holz-, Marmor- oder Sandsteinepitaphien, Gemälde, Wandgemälde oder Teppi-
che. Sie verbinden als eine bestimmte Art des Totengedächtnismals religiöse oder 
allegorische Bilder mit einem inschriftlichen Totenvermerk. Epitaphien waren ihrer 
Funktion nach keine Grabmäler und daher nicht an den Begräbnisort gebunden.«14

Stahels Gemäldeepitaph erinnert dabei an eine reliefierte Platte. Denn nur der 
Kachelfußboden und das schräg stehende Bett mit der Sterbenden geben der Dar-
stellung eine angedeutete Tiefe, die Apostel im Bildhintergrund sind jedoch – abge-
sehen von Johannes und dem Apostel am Fußende des Bettes – auf einem scheiben-
haften Bildstreifen zusammengepresst, wobei die tellerartigen Heiligenscheine sowohl 
dem Betrachter wie den Mitbrüdern selbst die Sicht versperren und allerorten im 

9	 Die Blarer waren zu dieser Zeit zu den größten Darlehensgebern des Bodenseegebiets geworden. Sie 
gewährten der Abtei St. Gallen und dem Hochstift Konstanz regelmäßig Kredite.

10	 Blarer, a. a. O. 2009, S. 12
11	 Staerkle, a. a. O. 1949, S. 108
12	 Ebenda, S. 109
13	 Schon in der von Konrad, a. a. O. 1993, nicht berücksichtigten Dissertation von Holzherr, Gertrud: Die 

Darstellung des Marientodes im Spätmittelalter, Tübingen 1971, S. 131, wird die Blarer’sche Tafel als 
»Gedächtnisbild« bezeichnet.

14	 Den Begriff »Gemäldeepitaph« als Untergruppe innerhalb der Gattung prägte Langner, Bruno: Evan-
gelische Gemäldeepitaphe in Franken. Ein Beitrag zum religiösen Bild in Renaissance und Barock, 
Würzburg 2007, hier zitiert S. 8.



11Das Epitaph des Bartholomäus Blarer

Weg sind. Das große Bett mit dem aufwändigen Schnitzdekor deutet darauf hin, dass 
sich das Sterbezimmer Mariens in einem vornehmen Patrizierhaus der Zeit um 1500 
befinden muss. Darüber hinaus macht die äußerst schmale Bildbühne, auf der sich 
die Figuren drängeln, aber keine Angaben über den Ort.

Zentraler Antrieb bei der Stiftung eines Epitaphs war der Gedanke himmlischer 
Fürbitte für das eigene Seelenheil. Um es mit Esther Meier zu formulieren: »Mit der 
Schenkung einer solchen Tafel hatte sich der Auftraggeber Verdienste im Himmel 
erworben, mit dem Akt der Übergabe aber war die Vorsorge für sein Seelenheil zu-
nächst zu einem Abschluss gekommen. Dennoch verband sich gerade mit der Gat-
tung Epitaph eine fortwährende Fürbitte für den Verstorbenen, zu der das Bildfeld 
[…] auffordert. Der Auftraggeber gibt dem Gläubigen als Gabe ein Andachtsbild und 
erhält dafür als Gegengabe dessen Fürbitte, sodass fortwährende Gebete für dessen 
Heil möglich sind.«15

Immer war das Epitaph selbst nur billigerer Anteil einer teuren Pfründe, mit der 
die Stifter eine zumeist hohe Anzahl vor der Tafel abzuhaltender Seelenmessen be-
zahlten. Im vorreformatorischen Konstanz hatte das Ausmaß solcher »Seelgeschäf-
te« sehr stark zugenommen. Immerzu und überall wurden neue Altarpfründe und 
Kaplaneien gestiftet, wie etwa – um nur ein Beispiel zu nennen – der sogenannte 

15	 Meier, Esther: Die Gregorsmesse. Funktionen eines spätmittelalterlichen Bildtypus, Köln 2006, S. 36. 
Zur Definition des Epitaphs als Andachtsbild vgl. Weckwerth, Alfred: Der Ursprung des Bildepitaphs, 
Göttingen 1952. Auch Wohlfeil, Rainer, und Wohlfeil, Trudl: Nürnberger Bildepitaphien. Versuch einer 
Fallstudie zur historischen Bildkunde. In: Zeitschrift für historische Forschung 12, 1985, S. 129–180, 
schreiben dem Epitaph die Aufgabe zu, den Gläubigen zu gottesfürchtiger Besinnung anzuregen, und 
in ihm fromme Gedanken zu erwecken. Demnach übernimmt die Gattung die Funktion eines 
Andachtsbildes.

Hans Murer der Ältere, Mässlinaltar aus der ehemaligen bischöflichen Pfalzkapelle St. Peter, um 1480, mit 
Marientod auf der Mitteltafel unten rechts (Staatliche Kunsthalle Karlsruhe)



12 Ulrike Ganz

Mässlinaltar von Hans Murer dem Älteren (vor 1446–1487) für die bischöfliche Pfalz-
kapelle St. Peter (um 1480, Staatliche Kunsthalle Karlsruhe), auf dem unter dem zen-
tralen Kreuz Christi ebenfalls ein Marientod dargestellt ist. Zur Bildstiftung gehörte 
hier eine ewige Messpfründe.

Oder: Aus Sorge um das eigene Seelenheil legte etwa die Konstanzerin Amalia 
Surg 1499 in ihrem Testament fest, dass nach ihrem Tod 120 Messen, 120 Totenvigi-
lien, und 12 Hochämter gefeiert werden sollten. Jeder Teilnehmer an einer ihrer Mes-
sen erhielt sogar eine kleine Entlohnung. »Denkt man daran, dass es sich dabei nur 
um eines von unzählig vielen anderen Beispielen handelt, dann lässt sich leicht vor-
stellen, wie viele Messen in einer einzigen Kirche und an einem einzigen Tag […] ge-
feiert worden sind.«16

Bei Stahel darf der Stifter – aus der bei Epitaphien sonst üblichen, hier aber feh-
lenden – separaten Bildzone heraus- und ins Andachtsbild selbst hineinwandern. Im 
historischen Kontext wurde die Seelenmesse für den Auftraggeber damit nicht nur 
vor dem Bild gefeiert, sondern zugleich auch noch im Bild selbst – und hier natür-
lich immerwährend und ewig, womit die Fürbitte für das Seelenheil des Stifters gleich-
sam verdoppelt wurde. Außerdem konnte der dargestellte Bildstifter zur Identifika-
tionsfigur für den betenden Betrachter vor dem Bild werden.

Ars Moriendi: Maria und der gute Tod

Motiviert wurden die vielen Stiftungen für das eigene Seelenheil von einer Angst vor 
dem plötzlichen Tod ohne Empfang der Sterbesakramente, was ewiger Verdammnis 
der Seele gleichkam. Wie Philippe Ariès gezeigt hat, vollzog sich im Spätmittelalter 
ein Wandel in der Bewertung des Jüngsten Gerichts. Nun wurde weniger dem kol-
lektiven, als vielmehr dem Individualgericht in der Sterbestunde die eigentliche Re-
levanz für das Seelenheil zugemessen.17 An den Umständen des Sterbens eines Men-
schen glaubte man auch bereits erkennen zu können, ob der Todgeweihte in den 
Genuss der Seligkeit kommen oder ewiger Verdammnis anheim fallen werde.18

Welche Befürchtungen sich diesbezüglich mit dem Sterben verbanden, verdeut-
licht etwa die kleine Schrift »Ars Moriendi« (Sterbekunst) des Konstanzer Konzils-
theologen und Pariser Universitätskanzlers Johannes Gerson (1363–1429), ein in 
viele Sprachen übersetzter »Bestseller« des Spätmittelalters. Gerson beschreibt Ver-
haltensnormen beim Umgang mit Sterbenden und gibt dem Betroffenen Ratschläge, 
um ihn von der Angst zu befreien, beim Jüngsten Gericht verstoßen zu werden. Das 
rechte Sterben sollte und konnte schon zu Lebzeiten eingeübt werden.

Spätere Ausgaben, aus der Zeit von Stahels Tafel (um 1480/90), wurden mit elf 
Holzschnitt-Illustrationen versehen, die gutes und schlechtes Sterben veranschauli-
chen: Fünf Bilder zeigen die Anfechtungen durch Teufel, denen der schwache Mensch 

16	 Maurer, Helmut: Konstanz im Mittelalter. Geschichte der Stadt Konstanz, Band II, Konstanz 1989, 
S. 146

17	 Ariès, Philippe: Geschichte des Todes, München, Wien 1980
18	 Ohler, Norbert: Sterben und Tod im Mittelalter, München 1993, S. 69



13Das Epitaph des Bartholomäus Blarer

Oben und links unten: zwei Darstellungen aus Johannes Gerson: Lo libro de l’arte de lo ben morire (Das 
Buch der Kunst, gut zu sterben, lat.: speculum artis bene moriendi), Neapel 1480

Meister mit Blumenrahmen, Der Tod eines Laien-
christen, Kupferstich, um 1470/80



14 Ulrike Ganz

in seinen Todesqualen im letzten Moment erliegen kann (etwa die Versuchung, Gott 
zu lästern), und fünf Bilder zeigen die Tröstungen durch Engel, die den tapferen Tod-
geweihten in seinem Glauben bestärken. Im letzten Bild obsiegen die himmlischen 
Mächte.

Ikonographisch stehen diese Bilder eines sterbenden Laienchristen Stahels Dar-
stellung des Marientods nahe. Der friedvolle Tod Marias illustrierte sozusagen das 
ideale Sterben, auf das die Ars Moriendi abzielte und das sich der Bildstifter für sich 
erhoffte.19 Hier wie dort sind viele Personen um das Totenbett versammelt, und Pries-
ter und sogenannte Sterbehelfer vollziehen die Exequien. Wo Johannes der Gottes-
mutter die Sterbekerze überreicht, gibt der Priester dem Todgeweihten in der Ars 
Moriendi eine Sterbekerze. Im Sterbesegen (Commendatio Animae)20 wurde die Ker-
ze als Sinnbild der Erwartung Christi und des Glaubens an das ewige Leben ange-
zündet und diente dazu, Dämonen zu vertreiben.21

Anders als die glaubensfeste Gottesmutter, bedrängen jedoch die Dämonen den 
Laienchristen auf grausame Weise und wollen sich selbst nach dessen Tod nicht mit 
ihrer Niederlage im Kampf um die Seele zufrieden geben. Bei Stahel und bei Gerson 
steht Jesus am Totenbett (in der Ars Moriendi als Gekreuzigter), Engel nehmen dort 
die Seele in Gestalt eines kleinen Kindes in Empfang. Laut der Erzählung vom Tod 
Mariens in der Legenda Aurea bat Maria vor ihrem Tod ausdrücklich darum, dass 
sie während ihres Sterbens vor bösen Dämonen geschützt werde.22

Wenn man sich vor Augen führt, wie verbreitet die Illustrationen der Ars Mori-
endi im Spätmittelalter waren, vermittelte Stahels Bild die Botschaft, dass es sich 
lohnte, von den sakramentalen Sterbehilfen der Kirche Gebrauch zu machen. Ker-
ze, Weihwasser und Weihrauch konnten die Dämonen in Schach halten, wovon bei 
Stahel auch die Seele des Stifters sichtbar profitierte. Maria war nicht nur Vorbild 
für das ersehnte »gute« Sterben, sondern zugleich auch die wichtigste himmlische 
Fürbitterin für den sterbenden Laienchristen. Deutlich wird dies nicht zuletzt in dem 
weiteren Vers, der im 15. Jahrhundert an das Ave Maria angehängt wurde: »Heilige 
Mutter Gottes, bitte für uns in der Stunde unseres Todes.«23 Insofern lag es nahe, das 
Thema »Marientod« – im Übrigen eines der häufigsten Themen vorreformatorischer 
Gedächtnismale – als Motiv für das Epitaph zu wählen.24

19	 Duclow, Donald F.: Dying Well. The Ars Moriendi and the Dormition of the Virgin. In: Derselbe: Death 
and Dying in the Middle Ages, o. O., 1999, S. 379

20	 Vgl. dazu: Stüber, Karl: Commendatio Animae. Sterben im Mittelalter. Dissertation Bern 1976; Kretzen-
bacher, Leopold: Kerze und Palmzweig-Ritual beim »Marientod«: Zum Apokryphen in Wort und Bild 
bei der koimesis, dormitio, assumptio der Gottesmutter zwischen Byzanz und dem mittelalterlichen 
Westen, Wien 1999

21	 Holzherr, a. a. O. 1971, S. 39
22	 Holzherr, a. a. O. 1971, S. 50
23	 Duclow, a. a. O. 1999, S. 394
24	 Langner, a. a. O: 2007, S. 9



15Das Epitaph des Bartholomäus Blarer

 
Ikonographie

In den meisten spätmittelalterlichen Marientod-Darstellungen steht Christus nicht 
am Totenbett, sondern schwebt – wie etwa im erwähnten Mässlinaltar von Murer – 
in einer Wolke darüber. Stahel könnte für sein Gemälde also durchaus auch von den 
verbreiteten Ars Moriendi-Bildern inspiriert worden sein. In der spätgotischen Ma-
lerei ist die Darstellung des am Totenbett stehenden Christus insgesamt sehr selten, 
im Bodenseeraum kommt sie aber gelegentlich vor, wie etwa im »Marientod« in der 
St. Anna Kapelle in Frauenfeld-Oberkirch von Hans Murer dem Älteren oder im 
»Marientod« von Peter Murer (um 1465).25 Freilich muss man bei jeder Art ikono-
graphischer Einordnung berücksichtigen, dass infolge der Reformation im Bistum 
Konstanz und des mit ihr verbundenen Bildersturms nur wenige spätgotische Ge-
mälde auf uns gekommen sind.

Gertrud Holzherr betont in ihrer Dissertation zum »Marientod im Spätmittelal-
ter«, Stahels Tafel sei »voller altertümlicher Formen«26 und »deshalb wichtig, weil 
sie eines der wenigen Werke ist, die im 15. Jahrhundert in Deutschland Maria bei 
ihrem Tod noch auf dem Bett liegend darstellen.«27 Dieser Feststellung kann insofern 
ein Ausrufezeichen angefügt werden, als Holzherr noch von einem Forschungsstand 
ausging, der das Bild ein halbes Jahrhundert früher datierte. Immerhin ist aber auch 
in Betracht zu ziehen, dass die scheinbar altmodische Aufbahrung Mariens auf der 
Decke – anstatt wie bei zeitgleichen anderen Marientod-Darstellungen darunter – 
absichtlich gewählt sein könnte und an einen Altar erinnern sollte. Denn mit der 
Schrägstellung des prunkvollen, geschnitzten Bettes erweist sich Stahel wiederum 
als auf der Höhe seiner Zeit, und dies gilt auch für die ausführliche Darstellung der 
mit dem Tod verbundenen Riten.

Stahels Bild reiht sich in die allgemeine Entwicklung der Marientod-Ikonographie 
im Spätmittelalter ein, die hin zu einer immer realistischeren Darstellung der Szene 
führt. Sie spielt sich zunehmend in liebevoll eingerichteten Bürgerhaus-Zimmern ab 
– wie etwa im erwähnten Marientod Murers in Frauenfeld-Oberkirch –, und auch 
die Schilderung der Exequien erhält ein immer größeres Gewicht, analog zu den 
tatsächlich angewandten Sterberiten der Zeit.

25	 Peter Murer (?), Tod der Maria, Konstanz um 1465, Vaduz, Liechtensteinisches Landesmuseum. Siehe 
dazu Konrad, Bernd, und Grimm, Claus: Die Fürstenbergsammlungen in Donaueschingen. Altdeutsche 
und schweizerische Malerei des 15. und 16. Jahrhunderts, München 1990, S. 41, Abb. IV.4. Siehe au-
ßerdem noch ein Beispiel in Ulm, um 1440/1450, Scharenstetten, Evangelische Pfarrkirche & ehemals 
Sankt Laurentius (Abb. Foto Marburg, Bildindex der Kunst und Architektur Nr. 577).

26	 Holzherr, a. a. O. 1971, S. 52
27	 Holzherr, a. a. O. 1971, S. 54. An anderer Stelle greift Holzherr dieses Gedanken noch einmal auf: »Auf 

dem Konstanzer Bild liegt Maria in ihren Mantel gehüllt auf dem Bett und vertritt somit, wie wir gese-
hen haben, einen älteren Bildtypus, der sich bis zum Anfang des 16. Jahrhunderts fortsetzt und in einer 
letzten Konsequenz solche Werke hervorbringt, wie die Tafel im Museum zu Lyon, auf der Maria als 
alte, zusammengefallene und tote Frau mit schreckenerregenden Merkmalen des Todes dargestellt ist.« 
(Ebenda, S. 131).



16 Ulrike Ganz

Als letzte Konsequenz dieser Entwicklung hin zu einem immer größeren Realis-
mus zeigen die meisten spätmittelalterlichen Marientod-Darstellungen Christus gar 
nicht mehr. Die Ikonographie hat sich der Alltagswelt und der realistischen Schil-
derung des Sterbens angenähert, wie die Ars Moriendi sie vorführte. Bei Stahel steht 
Christus zwar am Totenbett, aber die himmlische Welt bricht auch bei ihm nicht mit 
Wolken in das Sterbezimmer ein. Über die erwähnten Darstellungen von Peter und 
Hans Murer geht Stahel hinsichtlich der genauen Darstellung der Exequien hinaus. 
Nur Stahels Maria hält die Sterbekerze und ähnelt damit der Ars Moriendi-Ikono
graphie, die damit wohl einmal mehr für seine Bildlösung Pate stand.

Das Motiv des am Totenbett stehenden Christus stammt letztlich von einem äl-
teren Bildtypus ab, der auf die byzantinische Koimesis (Marientod mit Entrückung 
ihrer Seele in den Himmel) zurückgeht und vor allem in romanischen Ländern weiter
lebte. Dort haben sich Jesus und seine Jünger in strenger Reihung hinter dem Toten-
bett aufgestellt, auf dessen Decke Maria liegt. Je ein Jünger beugt sich an Kopf- und 
Fußende zum bildparallel stehenden Bett hinunter.

In der nordalpinen Schilderung des Sterbens Mariae sind die Apostel lockerer im 
Raum verteilt und kümmern sich um die Exequien, während Christus zumeist in ei-
ner Wolke erscheint und die Seele Mariens in Gestalt eines kleinen Mädchens zu 
sich nimmt – so etwa auch im Marientod-Relief in der Engener Stadtpfarrkirche (um 
1500).

Auch für die Darstellung der Exequien im Einzelnen hatte sich seit dem Ende des 
14. Jahrhunderts ein festes ikonographisches Schema ausgebildet, dem Stahel weit-
gehend folgt: Johannes hat als schöner, bartloser Jüngling eine Sonderrolle, indem 
er nah ans Bett herantreten und Maria helfen darf, die Sterbekerze in den schwa-
chen Händen zu halten. Wie üblich, steht Petrus am Kopfende des Bettes und 
schwingt das Aspergil (Wedel zum Besprengen mit Weihwasser). Bei Stahel hält er 
es so in der Hand, dass es sich mit der Sterbekerze überschneidet, so dass aus der 
Sicht des Betrachters eine auffällige Kreuzform entsteht.

Ein Apostel ministriert Petrus, indem er ein Weihrauchfass empor hält und mit 
vollen Backen hineinbläst, um die Glut zu entfachen – auch dieses Motiv kommt so 
immer wieder vor. Am rechten Bildrand lässt Stahel fünf Apostel als Schriftgelehrte 
in der Bibel blättern und mit lebhaften Gesten diskutieren. Ein Jünger hat die Grup-
pe dieser Mitbrüder verlassen und sich am Fußende des Totenbettes hingekniet, um 
vor dem aufgeschlagenen heiligen Buch das Credo zu beten. Anders als in vielen an-
deren spätgotischen Marientod-Darstellungen zeigen die Jünger keine Anzeichen 
von Trauer.

Aus Stahels Kompilation mehrerer ikonographischer Bildvorlagen ergeben sich 
einige Widersprüche. So brennt die Sterbekerze seiner Maria, die Gottesmutter lebt 
also noch. Zugleich hat Christus jedoch die Seele seiner Mutter empfangen, Maria 
wäre demnach bereits verstorben. Dieser Widerspruch setzt sich fort, indem Stahel 
Sterbe- und Bestattungsriten gleichzeitig darstellt:28 Zum Sterbesegen gehörte neben 

28	 Diese zeitliche Verdichtung kommt bei sehr vielen Marientod-Darstellungen vor.



17Das Epitaph des Bartholomäus Blarer

der Kerze auch das Sprechen der Sterbegebete – hier der Apostel am Fußende des 
Totenbetts. Dagegen waren die Besprengung mit Weihwasser und der Weihrauch Teil 
der Einsegnungs- und Begräbnisrituale. Vielleicht spielt Stahel auf die Aufbahrung 
der Verstorbenen an, wenn er die Gottesmutter in ihren Mantel gehüllt auf dem Bett 
darstellt, anstatt im Bett, wie es längst ikonographisch üblich war.

Bartholomäus Blarer als Stifter der Tafel

Johannes, der Lieblingsjünger Christi, ist als blondgelockter und bartloser, hell ge-
wandeter Jüngling schon auf den ersten Blick von seinen älteren Mitbrüdern zu un-
terscheiden. Auch Petrus hat eine Sonderrolle innerhalb der Gruppe inne, indem er 
wie ein Priester gekleidet ist. Ein Geistlicher ist auch sein Ministrant, wie Tonsur 
und Kleidung verraten. Die anderen Jünger tragen einfache, liturgisch anmutende 
Gewänder, die in dieser Form historisch aber nicht existierten. Lediglich durch die 
feinen, mattvergoldeten Gewandsäume sind sie ihrer Träger bzw. der Gottesmutter 
würdig, die ihr schlichtes Kleid ebenfalls mit einem mit Goldsaum verzierten Man-
tel verhüllt.

Umso mehr fällt die prächtige Kleidung auf, die Stahel dem Apostel Bartholomäus 
zugesteht, den wir in der zweiten Figur von rechts erkennen dürfen.29 Als Einziger 
darf er ein teures, mattvergoldetes Brokatgewand – in echter Pressbrokat-Technik – 
und einen hellen Mantel tragen, der durch eine prunkvolle Goldschließe mit Edel-
steinbesatz zusammengehalten wird. Pressbrokat findet sich sonst nur beim kostba
ren Bettüberwurf, auf dem die Sterbende liegt.

29	 Zur Identifizierung der Figur als Bartholomäus vgl. Konrad, a. a. O. 1993, S. 52

Engen, Stadtpfarrkirche, Marientod, um 1500 (Foto: Franz Hofmann, Konstanz)



18 Ulrike Ganz

Warum diese Sonderstellung von Bartholomäus? Mit hoher Wahrscheinlichkeit 
handelt es sich um den Namenspatron des Stifters. Wie Langner gezeigt hat, war es 
im Spätmittelalter gängige Praxis, auf Epitaphien auch die Namenspatrone der Stifter 
mit abzubilden. Wenn der entsprechende Namenspatron innerhalb einer Gruppe 
dargestellt war, wurde er auf besondere Weise hervorgehoben und kenntlich gemacht.30 
Dass es sich beim Apostel Bartholomäus um den Namenspatron des Bildstifters han-
deln könnte, wird auch durch seine Stellung nahe am Wappen des Stifters unter-
strichen.

Folgt man der plausiblen Datierung, die Bernd Konrad für das Bild vorgeschla-
gen hat, so ragt um 1500 besonders ein Mitglied der Familie Blarer mit dem Vorna-
men Bartholomäus hervor: Bartholomäus Blarer von Gyrsberg (um 1452–1523/24). 
Er hatte »1468/69 in Basel studiert und ist den 1470er Jahren als Tuchhändler in 
Mailand nachweisbar. Ab 1480 lebte er dauerhaft in Konstanz, wo er 1480–88 dem 
Großen und 1488–96 dem kleinen Rat angehörte. 1497 hatte er zwei der wichtigsten 
Positionen im Stadtrat erklommen: Seitdem und bis 1523/24 war er in den ungeraden 
Jahren Bürgermeister und in den geraden Jahren Reichsvogt. […] Er war sehr wahr
scheinlich der Onkel der beiden großen Reformatoren Ambrosius und Thomas 
Blarer.«31

Als prominentem, langjährigem Bürgermeister der Stadt dürften Bartholomäus 
Blarer die Belange des Heilig-Geist-Spitals besonders am Herzen gelegen haben. 
Jedenfalls führte er 1519 einen Prozess um die Besetzung der Kaplanei in der Spi
talskapelle, wo sich das Epitaph befand. Die Kollatur wurzelte dabei in einer länger 
zurückliegenden Stiftung.32 Möglicherweise wollte Bartholomäus Blarer aktiv für die 
vor dem Bild abzuhaltenden Seelenmessen sorgen. Den Anspruch auf eine Fami
lienstiftung hatte er ja bereits im Subtext des Epitaphs formuliert.

Dass Bartholomäus Blarer selbst nicht inschriftlich im Epitaph erwähnt ist, steht 
der Deutung nicht im Wege, in ihm den Bildstifter zu erkennen: Es war durchaus 
üblich, nicht nur für verstorbene Familienmitglieder, sondern auch zur eigenen Jen-
seitsvorsorge Epitaphien in Auftrag zu geben. Im Text wurde dann eine Lücke 
freigelassen, in die Angehörige nach dem Tod des Stifters dessen Todesdatum ein-
tragen ließen. Diese Praxis wird durch eine Reihe von Gedächtnistafeln belegt, deren 
spätere Beschriftung aus unklaren Gründen unterblieb.33 Sieht man sich das Blarer-
Epitaph diesbezüglich näher an, so fällt auf, dass der Text des Schriftbandes nach 
unten hin viel Platz frei lässt: Augenscheinlich wünschte der Stifter, dass man hier 
posthum seine Lebensdaten und persönlichen Verdienste eintragen und ihn in die 
Reihe der Spitals-Wohltäter eingliedern sollte.

Als Bürgermeister der Stadt Konstanz hätte Bartholomäus Blarer sich in einer 
Pelzschaube und in vornehmer Kleidung porträtieren lassen können. Was hierbei 

30	 Langner, a. a. O. 2007
31	 Maurer, a. a. O. 1989, S. 125 ff.
32	 Staerkle, a. a. O.1949, S. 116
33	 Langner, a. a. O. 2007, S. 5



19Das Epitaph des Bartholomäus Blarer

für einen Patrizier als angemessen galt, zeigt zum Beispiel das bekannte Brustbild 
des Heinrich Blarer von 1460 im Rosgartenmuseum Konstanz,34 das als Inkunabel 
der frühen Porträtkunst im deutschsprachigen Raum gilt. Heinrich Blarer, »der am 
Fischmarkt, in unmittelbarer Nähe des Spitals ansässig war, [wurde] dort fast als 
zweiter Gründer verehrt.«35

Dieser Vorfahr des Bartholomäus Blarer trägt seinen gesellschaftlichen Rang und 
die eigene Weltläufigkeit mit allen Mitteln zur Schau, »ein echter Galan stellt sich 
uns vor, in der Pracht des pelzverbrämten, karmesinroten Gewandes, mit tadellos 
gepflegten Haarlocken.«36 Er trägt eine teure Pelzmütze, hält in der Hand eine Wärme-
kugel – oder einen mit kostbaren Gewürzen gefüllten Bisamapfel37 – und verweist 
stolz auf seine Mitgliedschaft in verschiedenen vornehmen spanischen Orden: Quer 
über seine Brust hat er das Ordensband der »Banda de Castillia« (Kannenorden) an-

34	 Hans Murer d. Ä. (vor 1446–1486/87) zugeschrieben, bez. »Heinrich Blarer« und datiert »1460«; auf 
Nadelholz, 37,6 x 27 cm; Konstanz, Rosgartenmuseum

35	 Fromm/Kuthe/Rügert, a. a. O. 2000, S. 22: Demnach heißt es in einem Spitalamtsprotokoll von 1718: 
»[des] fundatoris des spitals oder letzteren Gutthäter des [Heinrich] Blarers Contrafe [Konterfei] oder 
effigies de anno 1460 solle renoviret […] werden«.

36	 Staerkle, a. a. O. 1949, S. 214
37	 Fromm/Kuthe/Rügert, a. a. O. 2000, S. 43 

Oben: Hans Murer der Ältere, Bildnis des Heinrich 
Blarer, um 1460 (Rosgartenmuseum Konstanz)
Links: Detail aus dem Blarer-Epitaph: der Apostel 
Bartholomäus



20 Ulrike Ganz

gelegt, oben rechts im Bild prangt der 
Greif des aragonesischen Ordens »Maria 
della Jara« und darunter das Abzeichen 
der Turniergesellschaft zum grünen 
Kranz.38

Wertvolle Kleider spielten im Besitz 
der Blarer eine große Rolle und werden 
selbst in den Testamenten ausführlich er-
wähnt.39 Auch an die Kirche stiftete man 
immer wieder Paramente. Immerhin hat-
te ja der Fernhandel mit Textilien auch 
von Beginn an den Reichtum der Fami-
lie mitbegründet.

Warum tritt der Bildstifter des Blarer-
Epitaphs dagegen so bescheiden und mit 
einer einfachen »Cappa«, einer Art är-
mellosem Reisemantel,40 bekleidet vor 
die Gottesmutter? Möglicherweise zeigt 
er sich ganz bewusst als »Pauper Chris-
ti«, als Mitglied jener christlichen Laien-
bruderschaft der »Pauperes Christi«,41 
die Träger des Heilig-Geist-Spitals war.

Nicht nur Bartholomäus trägt ein plastisches Gewand aus Pressbrokat, auch die 
Decke Marias ist überaus kostbar und mit Ornamenten aus Pressbrokat verziert – 
der Gottesmutter und eines reichen Tuchhändlers als Bildstifter würdig. Einmal mehr 
kann man deshalb die Tatsache, dass Maria nicht im Bett liegt, sondern auf dem Bett-
überwurf, nicht als ikonographischen Anachronismus abtun. Vielmehr handelt es 
sich hier um eine kostbare Begräbnisdecke, die entweder über den Sarg gebreitet 
wurde oder den Toten bedeckte. Bei der Begräbnisliturgie war es im 16. Jahrhundert 
üblich, den Toten – je nach den finanziellen Möglichkeiten der Familie – in einem 
möglichst kostbaren Tuch zu bestatten.42

Wohl als Antwort auf den vorreformatorischen Exzess liturgischer Begräbnisri-
ten und als christliches Bescheidenheitsgelübde verzichteten mehrere Angehörige 
der Familie Blarer bewusst auf diesen Prunk und baten in ihren Testamenten darum, 

38	 Konrad, a. a. O. 1993, S. 4
39	 Staerkle, a. a. O. 1949, S. 215: »Dem Glanz des Silbergeschirrs entspricht die Kleiderpracht. In kostba-

ren Truhen ruhen Kleider von Sammet, Damast oder Atlas, die gelegentlich als Messgewänder an Kir-
chen gestiftet wurden, Röcke und Mäntel, die mit dem beliebten Marderpelz verbrämt sind und mit Gold 
durchwirkte Gürtel.«

40	 Kühnel, Harry: Bildwörterbuch der Kleidung und Rüstung, Stuttgart 1992, S. 44
41	 Maurer, a. a. O. 1989, S. 126
42	 Ariès, a. a. O. 1980

Blick in ein mittelalterliches Spital, Holzschnitt, um 
1500



21Das Epitaph des Bartholomäus Blarer

lediglich in ein wollenes Tuch gehüllt zu werden.43 Offenbar wollten sie vor Gott 
nicht als »reiche Tuchhändler«, sondern als »Pauperes Christi« erscheinen.

Ein Holzschnitt, der um 1500 und also ungefähr gleichzeitig mit Stahels Marien-
tod entstand, zeigt den Brauch, Leichen in ein Tuch einzunähen und veranschau-
licht das unbefangene Nebeneinander von Lebenden und Toten in einem Spital. Of-
fenbar handelt es sich hier um ähnlich wohlhabende Kranke wie im Fall der Pfründner 
des Heilig-Geist-Spitals, denn jeder von ihnen besitzt ein eigenes Bett, und anders 
als üblich sind die Kranken auch nicht nackt.44

 
Maler, Auftraggeber, Anbringungsort

Der Maler Rudolf Stahel ist seit 1473 in Konstanz bezeugt, wo er eine Werkstatt mit 
mehreren namentlich bekannten Mitarbeitern leitete.45 Mehrmals war er Mitglied im 
Großen Rat der Stadt. Als Nebenerwerb betrieb er einen Garnhandel. Wie Quellen 
belegen, erhielt Stahel mehrfach Aufträge von Konstanzer Patriziern und war also 
ein prominenter Künstler.46

Vorausgesetzt, Bartholomäus Blarer war tatsächlich der Auftraggeber des Blarer-
Epitaphes, könnte er dem Maler auch im Stadtrat begegnet sein. Sicher ist, dass Bar-
tholomäus Blarer mehrfach als Stifter auftrat bzw. Werke für das eigene und das See-
lenheil seiner Angehörigen bezahlte. Als seine Schwestern Dorothea und Apollonia 
Kanonissen im nahen Münsterlingen geworden waren, gab er etwa drei Fenster mit 
Glasmalereien für die Konventsstube in Auftrag (1508) und schenkte dem Stift ein 
Meßbuch.47

43	 So will etwa Ulrich Blarer, der kinderlose Bürgermeister von Konstanz, 1478 »ungefarlich nach dem 
schlechtesten« bestattet werden und dass man lediglich »ain swartz wollen tuch« auf seine Leiche lege 
(siehe Staerkle, a. a. O. 1949, S. 118), und Walpurg Blarer bittet 1495 darum, dass bei ihrem Begräbnis 
»kainerlei hoffart darin vertribe weder mit dem stoff noch mit andern sachen« (Ebenda, S. 119).

44	 Abb. aus Ohler, a. a. O. 1993, S. 82
45	 Wegen ihres überaus altertümlichen Stils und der erwähnten ikonographischen Anachronismen wurde 

die Tafel von der Forschung immer wieder anderen Künstlern zugeschrieben und sehr unterschiedlich 
datiert, wobei die Spanne von »1443 oder früher« (Weizsäcker 1912) bis um 1495 (Konrad, a. a. O. 
1993) reicht. Ebner, Rott und Holzherr wiesen sie Matthäus Guttrecht zu, weil die Tafel 1582 in einem 
Spitalsinventar erwähnt wird und Guttrecht nachweislich verschiedene Aufträge für das Spital ausführ-
te (Rott, Hans: Quellen und Forschungen zur Kunstgeschichte im XV. und XVI. Jahrhundert, I. Boden-
seegebiet, Text, Stuttgart 1933, S. 35–36. Er datiert das Werk um 1480. Franz Ebner datiert sie ins mitt-
lere 15. Jahrhundert; (Ebner, Franz, Kunst und Handwerk, München 1920, Heft 4, S. 6) Holzherr 1971, 
S. 131 datiert um 1470.). Alfred Stange brachte Peter Murer d. Ä. in Spiel und datierte das Werk in die 
erste Jahrhunderthälfte (Stange, Alfred, Deutsche Malerei der Gotik, Bd. VII., München, Berlin 1955, 
S. 43). Weizsäcker verortete den unbekannten Maler in das künstlerische Umfeld des Hausbuchmeis-
ters (Weizsäcker, Heinrich: Die Heimat des Hausbuchmeisters. In: Jahrbuch der königlich Preußischen 
Kunstsammlungen XXXIII, Berlin 1912, S. 96 ). Zur Forschungs- und Zuschreibungsgeschichte vgl. 
Konrad, a. a. O. 1993, S. 52–53

46	 Zu Stahel vgl. Konrad, Bernd: Rudolf Stahel und seine Werkstatt. In: Jahrbuch der Staatlichen Kunst-
sammlungen in Baden-Württemberg 26, 1989, S. 57–92

47	 Maurer, a. a. O. 1989, S. 127



22 Ulrike Ganz

Dem oben schon erwähnten Inventar zufolge hing das Epitaph 1582 in der St. Ul-
rich-Kapelle des Heilig-Geist-Spitals. Dieses im selben Jahr errichtete kleine Kirch-
lein befand sich im Spitalhof, angebaut an die Südseite der Kornschütte. Einer sche-
matischen Darstellung des 18. Jahrhunderts ist zu entnehmen, dass hier die Gebeine 
des Spitalgründers Ulrich Blarer hinter einem Gitter ruhten. Offenbar hatte man das 
Epitaph dorthin verbracht und die Gebeine Ulrichs hierher transloziert, um so eine 
Art Blarer’sche Familienkapelle bzw. eine Stätte herausgehobener Memoria mit ei-
gener Liturgie zu schaffen. Passend zur Funktion des Epitaphs diente das Kapell-
chen wohl auch als Friedhofskirche.48

Der vielteilige Gebäudekomplex des eigentlichen Spitals lag zwischen Marktstät-
te, Brotlaube und Fischmarkt (heute Post, Seniorenresidenz, Gastronomie und Arzt-
praxen). Eine von Nikolaus Hug 1851 angefertigte Ansicht dokumentiert das Aus-
sehen des Spitals zur Marktstätte hin.49 Das Hauptgebäude war zweistöckig, die 
obere, besser ausgestattete Etage war den reichen Pfründnern vorbehalten. Jedes 
Stockwerk besaß eine Kapelle, die wahrscheinlich zu den Sälen hin offen war. Von 
der oberen Kapelle sind noch großflächige Malereien der ehemaligen Ostwand (um 
1460) erhalten, darunter ein beeindruckendes Gnadenstuhlmotiv (heute Arztpraxis). 
Das Blarer-Epitaph wird sich ursprünglich, bis 1582, in der Kapelle des vornehme-
ren, oberen Stockwerks befunden haben. Wo es dort genau hing, kann nicht mehr 
rekonstruiert werden. Die auffallende Größe des Bildes (125 x 170 cm) deutet auf 
einen relativ herausgehobenen Platz, auf eine Stätte besonderer Memoria mit eige-
ner Liturgie hin.

Die Reformation und die Lücke im Text

Weshalb unterblieb die posthume namentliche Eintragung des Stifters in die Bildle-
gende? Sollte Bartholomäus Blarer, der 1524 starb, tatsächlich dieser Stifter gewe-
sen sein, könnten die seit ca. 1521 schwelenden reformatorischen Spannungen in 
Konstanz als Erklärung dienen. Als Bürgermeister der Stadt war Bartholomäus Bla-
rer zu Beginn des religiösen Umbruchs für wichtige Weichenstellungen im Rat ver-
antwortlich und vermittelte zwischen den Fronten. Obwohl er selbst noch im alten 
Glauben verwurzelt war, wovon seine erwähnten Bildstiftungen zeugen, hielt er die 
Hand schützend über seinen Neffen Ambrosius, einen der führenden Köpfe der 
Reformation in Konstanz.50 Möglicherweise war das religionspolitische Klima zu hei-
kel geworden, um sich noch in einer Tafel verewigen zu lassen, die dem Fürbitte
gedanken gewidmet war.

48	 Fromm/Kuthe/Rügert, a. a. O. 2000, S. 24. Das Spital hatte einen eigenen Friedhof, vgl. Blechner, Ger-
not: Wo die Konstanzer ihre Toten begruben. Von den römischen Straßengräbern zum Hauptfriedhof. 
In: Delphin-Kreis (Hg.): Das Delphin-Buch 8, Konstanz 2006, S. 218–335, hier S. 251–254 

49	 Zum Zeitpunkt der Bildentstehung stand die Kapelle bereits nicht mehr. Hug stützte sich demnach auf 
ältere Vorlagen und Beschreibungen. Sein Bild dokumentiert den Bauzustand des Kirchleins von 1812. 
Siehe dazu: Fromm/Kuthe/Rügert, a. a. O. 2000, S. 23

50	 Maurer, a. a. O. 1989, S. 39–40 und 76



23Das Epitaph des Bartholomäus Blarer

Nikolaus Hug, das Heilig-Geist-Spital an der Marktstätte in Konstanz, 1812 (Rosgartenmuseum Konstanz)

Wandmalereien der Zeit um 1460 an der Ostwand der ehemaligen oberen Kapelle des Konstanzer Heilig-
Geist-Spitals, links ein Gnadenstuhl, rechts ein Leben-Jesu-Zyklus (Fotos: Stadtarchiv Konstanz)



24 Ulrike Ganz

Zwar lebte die Bildgattung des Epitaphs auch im Protestantismus weiter, doch 
nicht wegen des Fürbittegedankens, und so kommt das in vorreformatorischer Zeit 
beliebte Thema des Marientods bei protestantischen Epitaphien nicht mehr vor. Viel-
mehr wurden Epitaphien von Luther nur als Gedächtnistafeln anerkannt, gleichsam 
als gemaltes Glaubensbekenntnis, das nicht mehr als heilsfördernd angesehen wur-
de. Das protestantische Epitaph »hat keine liturgische Funktion mehr, sondern be-
zieht sich auf den Verdienstgedanken und auf die Vorstellung von der Wirkung gu-
ter Werke. Es ist ein Personendenkmal, aber auch das Zeugnis eines christlichen 
Lebens.«51 Zumindest inschriftlich konnte dieser Verdienstgedanke um gute Werke 
der Nächstenliebe aus dem Blarer-Epitaph herausgelesen werden und als Rechtfer-
tigung für den Erhalt des Bildes dienen.

Bekanntlich beschloss der Rat 1529/30 die Entfernung der Bilder aus den Kir-
chen, wenn auch zunächst nicht besonders energisch. Es stand zunächst jedem Bür-
ger frei, der »aigne götzen« in die Kirche gestiftet hatte, diese herauszuholen und 
»war [wohin] er welte ze fueren«.52 Nicht abgeholte Bilder wurden verbrannt. Infol-
ge dieser »Säuberung« verschwanden auch nicht-religiöse Tafeln wie etwa die Wap-
penschilde der Familie Blarer, die in der Sakristei des Münsters an kostbaren Para-
menten glänzten.53

Die Messe im Spital war bereits 1527 untersagt worden. Das Blarer-Epitaph über-
lebte die Unruhen möglicherweise unbeschadet, weil Epitaphien auch im Protestan-
tismus weiterhin geduldet waren, wenn, wie im Blarer-Epitaph, der Verdienstgedan-
ke am Nächsten im Vordergrund stand. Wegen des religionspolitisch nicht mehr 
opportunen Bildthemas wird es jedoch nicht mehr zur Eintragung von Bartholomä-
us Blarers Lebensdaten und Verdiensten gekommen sein.

51	 Langner, a. a. O. 2007, S. 9
52	 Maurer, a. a. O. 1989, S. 68
53	 Staerkle, a. a. O. 1949, S. 116


