Das Epitaph des Bartholomédus Blarer 5

Selbstdarstellung einer
Konstanzer Tuchhédndlerfamilie —
Das Epitaph des Bartholoméus Blarer aus dem
Heilig-Geist-Spital (um 1495)
Von Ulrike Ganz, Konstanz

Das Epitaph der Familie Blarer im Rosgartenmuseum Konstanz,! das den Tod Ma-
rias im Kreise der Apostel und im Beisein Christi zeigt, wurde zu Recht einmal als
das - historisch gesehen — wichtigste Tafelbild der Konstanzer Malerei bezeichnet,
das sich noch in der Stadt erhalten hat. Dennoch hat das Bild bisher nur eine kur-
ze Wiirdigung im Katalog des Museums erfahren, die sich — entgegen der vom Autor
postulierten historischen Relevanz der Tafel — zudem nur fiir stilistische und ikono-
graphische Gesichtspunkte bzw. fiir die Zuschreibung des Bildes an den Maler Ru-
dolf Stahel (vor 1473-1528) interessiert.2

Aullerdem wird das Gemadlde dort filschlich als Votivtafel klassifiziert. Hier soll
hingegen nach der tatsichlichen historischen Funktion des Bildes als einem Epitaph
(Gedéachtnistafel), nach seinem Stifter, dessen Selbstdarstellung, nach den Beweg-
griinden fiir seine Stiftung und nach den Rezeptionsbedingungen der Tafel am Auf-
stellungsort gefragt werden. Welche mikropolitischen Mechanismen fiihrten zur Bild-
stiftung, und welche Auswirkungen hatte der soziohistorische Hintergrund auf Form
und Ikonographie der Geddchtnistafel? Was waren die Rahmenbedingungen, die ein
unbeschadetes Uberdauern des Bildes im bilderfeindlichen Umfeld der Reformati-
onszeit ermoglichten?

Eine erste Anndherung an den Stifter

Den Verfassern mittelalterlicher Marienviten, bzw. Jacobus de Voragine in der Le-
genda Aurea zufolge, wollte die Gottesmutter nicht alleine sterben, und Gott erfiill-
te ihr diese Bitte auf wundersame Weise, indem er die iiber den Erdkreis verteilten
Apostel auf Wolken ans Totenbett Marias einfliegen lie. Und so sind sie auch auf
dieser Tafel zum Abschied versammelt und kiimmern sich um den Ablauf der Exe-
quien fiir die zarte, totenbleiche Gottesmutter. Viel Raum gesteht der Maler den Be-
suchern jedoch nicht zu, obwohl die Tafel mit 125 x 170 cm genug Platz geboten hét-

1  Rudolf Stahel zugeschrieben, um 1495, Tempera, Pressbrokat und Blattvergoldung /Holz, 125 x 170 cm
2 Konrad, Bernd: Rosgartenmuseum Konstanz. Die Kunstwerke des Mittelalters. Bestandskatalog, Reihe
Konstanzer Museumskataloge III. Konstanz 1993, Nr. 1.11, S. 52



6 Ulrike Ganz

te. Sie stoBen mit ihren tellerartigen Heiligenscheinen gleichsam an die Zimmerdecke,
und elf von ihnen dréngen sich hinter dem Totenbett und sind hier isokephal® in ei-
ner flachen Bildschicht zusammengedriickt. Lediglich der Apostel Johannes, der sich
iiber die Sterbende beugen und ihr helfen darf, eine Kerze in den langgliedrigen, stei-
fen Fingern zu halten, sowie ein Jiinger am FuRRende des Bettes kénnen sich freier
bewegen.

Dies gilt auch fiir einen weiteren Besucher und Augenzeugen: Nur durch ihre be-
deutungsmal3stdbliche GroRe und den fehlenden Heiligenschein unterscheidet sich
die kleine Person, die am linken Bildrand bzw. am Bett der sterbenden Maria kniet,
von der Schar der Apostel Christi, die in unruhiger Betriebsamkeit die Totenliturgie
fiir die Gottesmutter vorbereiten. Der Kniende steht nicht fiir sich allein, sondern
will symmetrisch auf ein Pendant am rechten Bildrand bezogen werden: auf das Wap-
pen der einflussreichen Konstanzer Patrizierfamilile Blarer, das er gleichsam mitge-
bracht und wie nebenbei auf dem KachelfuBboden des Sterbezimmers abgestellt hat.

Es handelt sich wahrscheinlich um den Stifter des Bildes. Dieser ist jedoch nicht
aufwindig und wie ein Patrizier gekleidet, verzichtet also auf eine néhere Individu-
alisierung und gleicht sich in seiner schlichten Kleiderwahl und seiner Frisur eher
den gleichfalls lang gewandeten Aposteln an. Erst {iber das Wappen, welches sozu-
sagen das Kleidungsstiick als soziales Erkennungszeichen ersetzt, wird eine Identi-
fizierung des Dargestellten iiberhaupt moglich — wenn auch nur, was seine Famili-
enzugehorigkeit angeht.

Und wem gehoren die Pantinen, die genau vor dem Stifter stehen und halb unter
das Bett der Gottesmutter geschoben wurden? Wahrscheinlich Maria, der sie jedoch
ebenso zu Kklein sein diirften wie dem Stifter zu grof3. Da die Apostel barfulf sind,
konnte auch der Stifter seine Schuhe dort abgestellt haben. Das Bild ldsst die Ant-
wort wohl bewusst offen.

Seiner fiir die Zeit um 1500 ungewdhnlichen Tracht wegen will Bernd Konrad im
Stifter des Bildes einen Monch erkennen, doch sei aus dieser Zeit kein Monch aus
der Familie der Blarer bekannt.* Abgesehen davon hat der Dargestellte keine Ton-
sur, kann also kein Monch sein. Hier ist wohl gar kein Bildnis im Sinne physiogno-
mischer Erkennbarkeit gemeint. Uber den Kunstgriff der visuellen Analogie des Stif-
ters zu den Aposteln wird sozusagen seine fromme Seele und damit eine andere,
nicht korperliche Form personaler Identitét portrétiert, seine » Personax.

Hinter dem Totenbett Marias steht genau in der Bildmitte Christus und hat die
Seele seiner Mutter in Gestalt eines kleinen Mddchens in Empfang genommen. Der
zierliche, bleiche Koérper Marias mit den schweren, rotgerdnderten Augenlidern ist

3 Isokephalie — Aufreihung der Képfe einer Gruppe von Personen im Bild in gleicher Héhe

4 Konrad, a. a. O. 1993, S. 52: »Links unten wohl der Stifter des Bildes, ein bértiger Augustinerménch
(?). Kapuziner, die durchgéngig bértig waren, wurden erst seit dem spéten 16. Jahrhundert in Konstanz
anséssig. Somit scheint die Stiftsperson trotz unklarer Gewandung als Individuum gemeint zu sein. Da-
rauf deutet jedenfalls der Bart. Doch ist bisher kein Monch aus der Familie der Blarer am Ende des
15. Jahrhunderts bekannt geworden. Aus einigen Testamenten von Familienmitgliedern geht allerdings
auch eine haufige Beriicksichtigung des BarfiiBerklosters hervor.«



Das Epitaph des Bartholomédus Blarer 7

7 &

"L 015 OIS -ouAr- - e -~ - Bl - il - v - winigr- G ok - - gl - <
oty peny %ﬁ”@“ﬁ%i‘g“ igj%lg;;irg%@m.mnm.é?@#m; ﬁnl el l.»ﬁmmf-pmnﬂfnhﬁﬁw
:’{ﬁﬁ%{?w g{mfh‘auﬂrsi 'hﬁn-hmghnﬁn rlmihmn»‘(nmnm_m% ¥~ém-mmmn-ﬁmphﬂaigu‘%mﬁw
am)"lfm ) Dmmm)}gﬂ;ﬂlmmm[umma[gg t - ﬁ;mm}uﬂu'/??nﬂ s '&ﬂe;-!vﬂml'gﬂﬂ'-'cfglﬂﬂlgy' sy

Rudolf Stahel zugeschrieben, Blarer-Epitaph, um 1495, aus dem Konstanzer Heilig-Geist-Spital (Rosgarten-
museum Konstanz)

demnach bereits verstorben, aber ihre unsterbliche Seele lebt. Sie hat die Hinde zum
Gebet gefaltet — genau wie der fromme Stifter im Bildvordergrund, dessen Grof3e
etwa derjenigen der Seele Marias entspricht. Halten die Apostel ihre Seelenmesse
etwa auch fiir ein Mitglied der Familie Blarer? Jedenfalls gehen der Blick und die
Segensgeste Christi nicht nur in Richtung Marias, sondern iiber diese hinweg auch
zum Stifter hin, der genau in der Blickachse Christi kniet. Auch Johannes, der der
dafiir schon viel zu schwachen Gottesmutter die Sterbekerze zu halten hilft, sieht
dabei zugleich auf den Stifter. Dasselbe gilt fiir den Apostel im griinen Mantel, der
am Fullende des Bettes kniet und die heilige Schrift aufgeschlagen in den Hénden
hélt, um zu beten.

Planimetrisch gesehen, stolRen die betenden Hénde des Stifters an den Saum des
Bettiiberwurfs Marias wie an eine Beriihrungsreliquie. Solche visuellen Kunstgriffe,
um dargestellte Stifter in eine Beziehung zu den angerufenen Heiligenfiguren zu brin-
gen, finden sich in der mittelalterlichen Kunst hdufig. Meist beriihrt der Beter dabei
den Gewandsaum des Heiligen.

Das Inschriftband

Nicht nur die betenden Hénde des Stifters beriihren die Decke der Gottesmutter und
stellen so Néhe zu ihr her. Auch ein breites Textband spannt sich quer iiber das un-




8 Ulrike Ganz

terste Viertel der Bildfldche, also auch iiber den Saum der Bettdecke Marias. Die In-
schrift rutscht also so hoch, dass sie die Darstellung teilweise verdeckt, anstatt dar-
unter zu verlaufen, was kompositorisch nahe liegender gewesen wére. In der Inschrift
werden drei weitere Mitglieder der Familie Blarer erwdhnt. Auch diese nicht sicht-
baren Familienmitglieder werden damit — analog zu den betenden Hénden des Stif-
ters — gleichsam in Tuchfiihlung mit der Gottesmutter gebracht bzw. ins Gebet des
Dargestellten aufgenommen.

»Anno d[omi]ni 1242 am 23. Tag des Monats Howat starb der vest. Ulrich Blau-
rer, ain Stifter des wirdigen Gotzhul3 und Spital am Marcktstadt, dem Gott gnédig
sy. Anno d[omi]ni 1344 am 21. tag des Monats Augst starb der vest. Egloff Blaurer
ain Stift[er] Sant Pelayen spend die in diesem wirdigen Gotzhus jérlichs geben wirt
dem Gott gnédig sy. Anno d[omi]ni 1443 am 6. Tag des Monats October starb der
Erwirdig herr her Diethelm Blaurer Tuomher und Custor des wirdigen Tuombstiffts
zu Costentz, ein Stifter des wirdigen Almuosens so man git den Armen in die hend
dem Gott gnadig sy.«

Ungewohnlicherweise erwdhnt die Inschrift nicht die engsten Angehdrigen des
Stifters, wie etwa Frau und Kinder, sondern drei besonders wichtige Mitglieder der
Familie Blarer aus drei verschiedenen Jahrhunderten, die sich als Stifter und Wohl-
titer des Heilig-Geist-Spitals und der Spitalkapelle in Konstanz hervortaten. Wie
schon aus Bernd Konrads einleuchtender Zuschreibung des Gemildes an Rudolf
Stahel und aus seiner spdten Datierung (um 1495) folgt, kann keiner der drei im Text
Genannten der dargestellte Stifter sein, denn der zuletzt erwdhnte Diethelm Blarer
war bereits 1443 verstorben.’

Die Inschrift hat eine Art Kommentarfunktion fiir das Gemélde, indem sie die so-
ziale Stellung des Stifters, die aus der bildlichen Darstellung selbst nicht zu ersehen
ist, verdeutlicht und diesen zugleich zu einer Tradition von Wohltétern fiir das Hei-
lig-Geist-Spital in Beziehung setzt. Auch wenn der Text ihn nicht eigens erwéhnt,
wird der Dargestellte so ebenfalls mit dem Heilig-Geist-Spital in Verbindung ge-
bracht. Aufféllig an der Inschrift ist, dass zwischen den Todesdaten der erwdhnten
drei Blarer immer hundert Jahre liegen (1242, 1344, 1443). Offenbar wird hier eine
Art Blarer’'sche Griindungslegende konstruiert, die den Bezug der Familie und des
Stifters zum Spital gleichsam wie gottliche Fiigung aussehen lassen sollte.

Dem Text zufolge wurde das Spital von einem Ulrich Blarer im 13. Jahrhundert
gegriindet. Dies wird durch eine Urkunde aus dem Jahr 1225 gestiitzt, mit der Bi-
schof Konrad II. von Tegernfeld die Stiftung des schon seit 1220 bestehenden Hos-

5 Vgl. dazu ausfiihrlich Konrad, a. a. O. 1993, S. 52. In einigen &lteren Publikationen wurde das Gemal-
de seines ausgesprochen altertiimlichen Stiles wegen Peter Murer zugeschrieben und folglich schon um
die Mitte des 15. Jh. datiert; so konnte der Dargestellte als Diethelm Blarer benannt werden. Dieser Iden-
tifizierung schlieRt sich noch an: Fromm, Norbert; Kuthe, Michael; Riigert, Walter: Entflammt vom Feu-
er der Néachstenliebe. 775 Jahre Spitalstiftung Konstanz, Konstanz 2000, S. 42, obwohl dort zugleich
der erst rund 30 Jahre nach Diethelms Tod geborene Rudolf Stahel als Maler des Bildes angenommen
wird. Eine Begriindung, warum Diethelm so lange nach seinem Tod dargestellt werden und wer das
posthume Portrit in Auftrag gegeben haben sollte, fehlt dort.



Das Epitaph des Bartholoméus Blarer 9

pitals nachtrédglich noch einmal bestétig-
te.® Hier heilt es, dass zwei Konstanzer
Biirger, Heinrich von Bitzenhofen’ und
Ulrich Blarer (»Olricus dictus Blarreri«)
an der Marktstétte ein Spital des Heili-
gen Geistes errichten lie3en.

Im fraglichen Zeitraum lebten gleich
drei Blarer mit dem Vornamen Ulrich in
Konstanz. Alle drei waren wohlhabende
Biirger aus St. Gallen, die das Biirger-
recht von Konstanz erworben hatten.
Zweivon ihnen besallen Grundstiicke an
der Marktstétte. Sehr wahrscheinlich ist
der Stifter des Spitals mit jenem Ulrich
Blarer identisch, der in verschiedenen
Quellen als Stifter zweier weiterer bedeu-
tender Institutionen gefiihrt wird: des
Hospitals in seiner Heimatstadt St. Gal-
len und eines Gebdudes fiir ein Beginen-
Kkloster.® Vor dem Bau des Spitals war sein
Grundstiick an der Marktstétte mit Zin-
sen belegt, die ihn verpflichteten, jdhrlich
Wachs fiir die Beleuchtung der bischofli-
chen Pfalzkapelle zu liefern. Mit dem Bau
des Hospitals auf diesem und dem eben-

Detail aus dem Blarer-Epitaph: der Stifter

falls Blarer gehorenden Nachbargrundstiick erlieR der Bischof die Zinsen und schenk-
te Spital und Spitalkapelle das Recht auf Verwaltung durch den erst seit kurzer Zeit

bestehenden Stadtrat.

Tréger des Spitals waren die sog. »Pauperes Christi«, eine Art christliche Bruder-
schaft. Kirchenrechtlich gesehen wurden Hospital und Kapelle also »exempt«, d.h.
auch die Spitalkapelle war keiner Pfarrei eingegliedert, und das Spital konnte selbst
Geistliche als Spitalpfarrer berufen. Mit dem wirtschaftlichen Erstarken des Spitals
in den folgenden 300 Jahren zu einer der finanzkraftigsten und politisch einfluss-

6  Der Konstanzer Chronik des Gregor Mangolt (1548) ist zu entnehmen, dass der steinerne Neubau des
Spitals schon 1220 fertig war, und dass die erwdhnte Urkunde die Stiftung also nur noch einmal besté-
tigte. Vgl. Blarer, Stephan: Ulrich Blarer. Ein wohlhabender Wohltéter im 13.Jahrhundert, Ostermun-

dingen 2009, S. 7

7 Uber den erwihnten Ulrich von Bitzenhofen ist wenig bekannt. In den Quellen wird er als Konstanzer
Biirger bezeichnet. Moglicherweise versah er zwischen 1260 und 1262 das Amt des Spitalpflegers, wenn
es sich nicht um einen gleichnamigen Sohn handelt (was wahrscheinlicher ist). Sieche Fromm/Kuthe/

Riigert, a. a. O. 2000, S. 41

8 Blarer, a. a. 0. 2009, S. 8; Staerkle, P.: Zur Familiengeschichte der Blarer. In: Zeitschrift fiir Schweize-
rische Kirchengeschichte XLIII, 1949, S. 100-131 und S. 203-224



10 Ulrike Ganz

reichsten Institutionen der Bodenseeregion waren Streitigkeiten mit der Kirche vor-
programmiert. Auch war die Familie Blarer mit der Zeit sehr méchtig und einfluss-
reich geworden® und wachte {iber die Institution ihres Vorvaters wie iiber eine
Familienstiftung. Sie stellte iiblicherweise einen der Spitaloberen aus ihren Reihen.

Der zweite in der Inschrift Genannte, ein gewisser Egloff Blarer, lieR dem Text
zufolge dem Spital im 14. Jahrhundert iiber eine sogenannte Pelagiusspende sehr viel
Geld zukommen. Egloff lebte von 1302-1344 und stand dem Spital ldngere Zeit als
»Spitalmeister und Trager« vor.!® 1328 schenkte er dem Spital seinen halben Hof
Freiwilen (Wittenbach) und stiftete eine Spende aus seinem Gut bei Sachlerhub
(Egnach).!! Der zuletzt genannte » Domherr Diethelm« wird ebenfalls fiir seine Spen-
denfreudigkeit gelobt. Er bereicherte das Spital mit Zinsen aus Konstanzer Héu-
sern."?

Das Epitaph

Bernd Konrad hat die Tafel als Votivbild bezeichnet;® ihrer funktionalen Ahnlich-
keit mit dem Grabmal wegen handelt es sich jedoch um ein Geméldeepitaph. Anders
als Votivtafeln, deren Stifter einen Heiligen oder die Gottesmutter wegen irdischer
Belange aus der eigenen Lebenswelt anrufen, im beigefiigten formelhaften Text fiir
empfangene Gnade danken oder etwas geloben (»ex voto«), sind »Epitaphien To-
tengedéchtnistafeln bzw. Erinnerungsmonumente, die teilweise die Stifter selbst oder
nach deren Tod Ehepartner, Kinder oder Verwandte in Auftrag gaben. Sie entstan-
den in den verschiedensten Ausfiihrungen: als Messingplatten, Glasfenster, reliefier-
te Holz-, Marmor- oder Sandsteinepitaphien, Gemélde, Wandgemaélde oder Teppi-
che. Sie verbinden als eine bestimmte Art des Totengedéchtnismals religiose oder
allegorische Bilder mit einem inschriftlichen Totenvermerk. Epitaphien waren ihrer
Funktion nach keine Grabmaéler und daher nicht an den Begrébnisort gebunden. «'

Stahels Gemaéldeepitaph erinnert dabei an eine reliefierte Platte. Denn nur der
KachelfuBboden und das schrédg stehende Bett mit der Sterbenden geben der Dar-
stellung eine angedeutete Tiefe, die Apostel im Bildhintergrund sind jedoch - abge-
sehen von Johannes und dem Apostel am Fullende des Bettes — auf einem scheiben-
haften Bildstreifen zusammengepresst, wobei die tellerartigen Heiligenscheine sowohl
dem Betrachter wie den Mitbriidern selbst die Sicht versperren und allerorten im

9 Die Blarer waren zu dieser Zeit zu den groften Darlehensgebern des Bodenseegebiets geworden. Sie
gewdhrten der Abtei St. Gallen und dem Hochstift Konstanz regelméaRig Kredite.

10 Blarer, a. a. O. 2009, S. 12

11 Staerkle, a. a. 0. 1949, S. 108

12 Ebenda, S. 109

13 Schon in der von Konrad, a. a. O. 1993, nicht beriicksichtigten Dissertation von Holzherr, Gertrud: Die
Darstellung des Marientodes im Spéatmittelalter, Tiibingen 1971, S. 131, wird die Blarer’sche Tafel als
»Gedédchtnisbild« bezeichnet.

14 Den Begriff »Gemaéldeepitaph« als Untergruppe innerhalb der Gattung prégte Langner, Bruno: Evan-
gelische Gemildeepitaphe in Franken. Ein Beitrag zum religiosen Bild in Renaissance und Barock,
Wiirzburg 2007, hier zitiert S. 8.



Das Epitaph des Bartholoméius Blarer 11

Hans Murer der Altere, Misslinaltar aus der ehemaligen bischoflichen Pfalzkapelle St. Peter, um 1480, mit
Marientod auf der Mitteltafel unten rechts (Staatliche Kunsthalle Karlsruhe)

Weg sind. Das grofe Bett mit dem aufwéndigen Schnitzdekor deutet darauf hin, dass
sich das Sterbezimmer Mariens in einem vornehmen Patrizierhaus der Zeit um 1500
befinden muss. Dariiber hinaus macht die dulierst schmale Bildbiihne, auf der sich
die Figuren dringeln, aber keine Angaben {iber den Ort.

Zentraler Antrieb bei der Stiftung eines Epitaphs war der Gedanke himmlischer
Fiirbitte fiir das eigene Seelenheil. Um es mit Esther Meier zu formulieren: » Mit der
Schenkung einer solchen Tafel hatte sich der Auftraggeber Verdienste im Himmel
erworben, mit dem Akt der Ubergabe aber war die Vorsorge fiir sein Seelenheil zu-
néchst zu einem Abschluss gekommen. Dennoch verband sich gerade mit der Gat-
tung Epitaph eine fortwdhrende Fiirbitte fiir den Verstorbenen, zu der das Bildfeld
[...] auffordert. Der Auftraggeber gibt dem Glaubigen als Gabe ein Andachtsbild und
erhélt dafiir als Gegengabe dessen Fiirbitte, sodass fortwéhrende Gebete fiir dessen
Heil moglich sind. «!

Immer war das Epitaph selbst nur billigerer Anteil einer teuren Pfriinde, mit der
die Stifter eine zumeist hohe Anzahl vor der Tafel abzuhaltender Seelenmessen be-
zahlten. Im vorreformatorischen Konstanz hatte das Ausmal solcher »Seelgeschéf-
te« sehr stark zugenommen. Immerzu und iiberall wurden neue Altarpfriinde und
Kaplaneien gestiftet, wie etwa — um nur ein Beispiel zu nennen — der sogenannte

15 Meier, Esther: Die Gregorsmesse. Funktionen eines spétmittelalterlichen Bildtypus, Koln 2006, S. 36.
Zur Definition des Epitaphs als Andachtsbild vgl. Weckwerth, Alfred: Der Ursprung des Bildepitaphs,
Gottingen 1952. Auch Wohlfeil, Rainer, und Wohlfeil, Trudl: Niirnberger Bildepitaphien. Versuch einer
Fallstudie zur historischen Bildkunde. In: Zeitschrift fiir historische Forschung 12, 1985, S. 129-180,
schreiben dem Epitaph die Aufgabe zu, den Gldubigen zu gottesfiirchtiger Besinnung anzuregen, und
in ihm fromme Gedanken zu erwecken. Demnach iibernimmt die Gattung die Funktion eines
Andachtsbildes.



12 Ulrike Ganz

Misslinaltar von Hans Murer dem Alteren (vor 1446-1487) fiir die bischéfliche Pfalz-
kapelle St. Peter (um 1480, Staatliche Kunsthalle Karlsruhe), auf dem unter dem zen-
tralen Kreuz Christi ebenfalls ein Marientod dargestellt ist. Zur Bildstiftung gehorte
hier eine ewige Messpfriinde.

Oder: Aus Sorge um das eigene Seelenheil legte etwa die Konstanzerin Amalia
Surg 1499 in ihrem Testament fest, dass nach ihrem Tod 120 Messen, 120 Totenvigi-
lien, und 12 Hochédmter gefeiert werden sollten. Jeder Teilnehmer an einer ihrer Mes-
sen erhielt sogar eine kleine Entlohnung. »Denkt man daran, dass es sich dabei nur
um eines von unzdhlig vielen anderen Beispielen handelt, dann ldsst sich leicht vor-
stellen, wie viele Messen in einer einzigen Kirche und an einem einzigen Tag [...] ge-
feiert worden sind.«!®

Bei Stahel darf der Stifter — aus der bei Epitaphien sonst {iblichen, hier aber feh-
lenden - separaten Bildzone heraus- und ins Andachtsbild selbst hineinwandern. Im
historischen Kontext wurde die Seelenmesse fiir den Auftraggeber damit nicht nur
vor dem Bild gefeiert, sondern zugleich auch noch im Bild selbst — und hier natiir-
lich immerwéhrend und ewig, womit die Fiirbitte fiir das Seelenheil des Stifters gleich-
sam verdoppelt wurde. Aullerdem konnte der dargestellte Bildstifter zur Identifika-
tionsfigur fiir den betenden Betrachter vor dem Bild werden.

Ars Moriendi: Maria und der gute Tod

Motiviert wurden die vielen Stiftungen fiir das eigene Seelenheil von einer Angst vor
dem plétzlichen Tod ohne Empfang der Sterbesakramente, was ewiger Verdammnis
der Seele gleichkam. Wie Philippe Ariés gezeigt hat, vollzog sich im Spéatmittelalter
ein Wandel in der Bewertung des Jiingsten Gerichts. Nun wurde weniger dem kol-
lektiven, als vielmehr dem Individualgericht in der Sterbestunde die eigentliche Re-
levanz fiir das Seelenheil zugemessen.!” An den Umstidnden des Sterbens eines Men-
schen glaubte man auch bereits erkennen zu kénnen, ob der Todgeweihte in den
Genuss der Seligkeit kommen oder ewiger Verdammnis anheim fallen werde.!®

Welche Befiirchtungen sich diesbeziiglich mit dem Sterben verbanden, verdeut-
licht etwa die kleine Schrift » Ars Moriendi« (Sterbekunst) des Konstanzer Konzils-
theologen und Pariser Universititskanzlers Johannes Gerson (1363-1429), ein in
viele Sprachen {ibersetzter » Bestseller« des Spatmittelalters. Gerson beschreibt Ver-
haltensnormen beim Umgang mit Sterbenden und gibt dem Betroffenen Ratschlége,
um ihn von der Angst zu befreien, beim Jiingsten Gericht verstoRen zu werden. Das
rechte Sterben sollte und konnte schon zu Lebzeiten eingeiibt werden.

Spétere Ausgaben, aus der Zeit von Stahels Tafel (um 1480/90), wurden mit elf
Holzschnitt-Illustrationen versehen, die gutes und schlechtes Sterben veranschauli-
chen: Fiinf Bilder zeigen die Anfechtungen durch Teufel, denen der schwache Mensch

16 Maurer, Helmut: Konstanz im Mittelalter. Geschichte der Stadt Konstanz, Band II, Konstanz 1989,
S. 146

17 Aries, Philippe: Geschichte des Todes, Miinchen, Wien 1980

18 Ohler, Norbert: Sterben und Tod im Mittelalter, Miinchen 1993, S. 69



Das Epitaph des Bartholoméius Blarer 13

1o

»S ENTMOITRAN
ﬁwdglammdaummdﬁ;
quefto feneeexilto molen for
zupmwgn{mmbnmdm

d bileamosing
Bl [aict:ma etiamdio ad
relgioli erad deuort dedio perla
e e e
umoh:}bmzdzwxﬁmummmninbmcdz

irca dequells li quali fonpoftr

do del. P T

s o S e
carbolict ad acquifbare larce ec La noticia del benmo
vire Quefl materia contiene in (e (4 particule.De
lequali La primae-delelandedelamoreeecde
la fﬁmﬂ&ﬂfh mm:z.t:fmmdzmnm&
reneariont deli morvents Lesn foni,
e cepelebgai
tioni La quine [eexortariont. Lafexta coniene
1 i¢ \" £ e Lo oL g an‘r
funce fopra lomoriguo. Prima parnicila della Laa
de della inosee. et de La foienna del Eenmorire*

0D D lamore tervibilif
fima. e lecofe werribil-fecondo &
s i o

Per taneo lamorre delanima,ecanto pinhorei

L :

e T

Oben und links unten: zwei Darstellungen aus Johannes Gerson: Lo libro de I’arte de lo ben morire (Das
Buch der Kunst, gut zu sterben, lat.: speculum artis bene moriendi), Neapel 1480

Meister mit Blumenrahmen, Der Tod eines Laien-
christen, Kupferstich, um 1470/80



14 Ulrike Ganz

in seinen Todesqualen im letzten Moment erliegen kann (etwa die Versuchung, Gott
zu ldstern), und fiinf Bilder zeigen die Tréstungen durch Engel, die den tapferen Tod-
geweihten in seinem Glauben bestédrken. Im letzten Bild obsiegen die himmlischen
Michte.

Ikonographisch stehen diese Bilder eines sterbenden Laienchristen Stahels Dar-
stellung des Marientods nahe. Der friedvolle Tod Marias illustrierte sozusagen das
ideale Sterben, auf das die Ars Moriendi abzielte und das sich der Bildstifter fiir sich
erhoffte.' Hier wie dort sind viele Personen um das Totenbett versammelt, und Pries-
ter und sogenannte Sterbehelfer vollziehen die Exequien. Wo Johannes der Gottes-
mutter die Sterbekerze iiberreicht, gibt der Priester dem Todgeweihten in der Ars
Moriendi eine Sterbekerze. Im Sterbesegen (Commendatio Animae)? wurde die Ker-
ze als Sinnbild der Erwartung Christi und des Glaubens an das ewige Leben ange-
ziindet und diente dazu, Ddmonen zu vertreiben.?!

Anders als die glaubensfeste Gottesmutter, bedridngen jedoch die Ddmonen den
Laienchristen auf grausame Weise und wollen sich selbst nach dessen Tod nicht mit
ihrer Niederlage im Kampf um die Seele zufrieden geben. Bei Stahel und bei Gerson
steht Jesus am Totenbett (in der Ars Moriendi als Gekreuzigter), Engel nehmen dort
die Seele in Gestalt eines kleinen Kindes in Empfang. Laut der Erzdhlung vom Tod
Mariens in der Legenda Aurea bat Maria vor ihrem Tod ausdriicklich darum, dass
sie wihrend ihres Sterbens vor bosen Damonen geschiitzt werde.?

Wenn man sich vor Augen fiihrt, wie verbreitet die Illustrationen der Ars Mori-
endi im Spédtmittelalter waren, vermittelte Stahels Bild die Botschaft, dass es sich
lohnte, von den sakramentalen Sterbehilfen der Kirche Gebrauch zu machen. Ker-
ze, Weihwasser und Weihrauch konnten die Ddmonen in Schach halten, wovon bei
Stahel auch die Seele des Stifters sichtbar profitierte. Maria war nicht nur Vorbild
fiir das ersehnte »gute« Sterben, sondern zugleich auch die wichtigste himmlische
Fiirbitterin fiir den sterbenden Laienchristen. Deutlich wird dies nicht zuletzt in dem
weiteren Vers, der im 15. Jahrhundert an das Ave Maria angehéngt wurde: »Heilige
Mutter Gottes, bitte fiir uns in der Stunde unseres Todes.«? Insofern lag es nahe, das
Thema »Marientod« — im Ubrigen eines der héufigsten Themen vorreformatorischer
Gedéchtnismale - als Motiv fiir das Epitaph zu wihlen.?

19 Duclow, Donald E.: Dying Well. The Ars Moriendi and the Dormition of the Virgin. In: Derselbe: Death
and Dying in the Middle Ages, o. O., 1999, S. 379

20 Vgl. dazu: Stiiber, Karl: Commendatio Animae. Sterben im Mittelalter. Dissertation Bern 1976; Kretzen-
bacher, Leopold: Kerze und Palmzweig-Ritual beim »Marientod«: Zum Apokryphen in Wort und Bild
bei der koimesis, dormitio, assumptio der Gottesmutter zwischen Byzanz und dem mittelalterlichen
Westen, Wien 1999

21 Holzherr, a. a. O. 1971, S. 39

22 Holzherr, a. a. 0. 1971, S. 50

23 Duclow, a. a. O. 1999, S. 394

24 Langner, a. a. O: 2007, S. 9



Das Epitaph des Bartholomédus Blarer 15

Ikonographie

In den meisten spatmittelalterlichen Marientod-Darstellungen steht Christus nicht
am Totenbett, sondern schwebt — wie etwa im erwdhnten Mésslinaltar von Murer —
in einer Wolke dariiber. Stahel konnte fiir sein Gemélde also durchaus auch von den
verbreiteten Ars Moriendi-Bildern inspiriert worden sein. In der spatgotischen Ma-
lerei ist die Darstellung des am Totenbett stehenden Christus insgesamt sehr selten,
im Bodenseeraum kommt sie aber gelegentlich vor, wie etwa im »Marientod« in der
St. Anna Kapelle in Frauenfeld-Oberkirch von Hans Murer dem Alteren oder im
»Marientod« von Peter Murer (um 1465).% Freilich muss man bei jeder Art ikono-
graphischer Einordnung beriicksichtigen, dass infolge der Reformation im Bistum
Konstanz und des mit ihr verbundenen Bildersturms nur wenige spitgotische Ge-
maélde auf uns gekommen sind.

Gertrud Holzherr betont in ihrer Dissertation zum »Marientod im Spatmittelal-
ter«, Stahels Tafel sei »voller altertiimlicher Formen«2® und »deshalb wichtig, weil
sie eines der wenigen Werke ist, die im 15. Jahrhundert in Deutschland Maria bei
ihrem Tod noch auf dem Bett liegend darstellen. «*” Dieser Feststellung kann insofern
ein Ausrufezeichen angefiigt werden, als Holzherr noch von einem Forschungsstand
ausging, der das Bild ein halbes Jahrhundert friiher datierte. Immerhin ist aber auch
in Betracht zu ziehen, dass die scheinbar altmodische Aufbahrung Mariens auf der
Decke - anstatt wie bei zeitgleichen anderen Marientod-Darstellungen darunter —
absichtlich gewihlt sein konnte und an einen Altar erinnern sollte. Denn mit der
Schrégstellung des prunkvollen, geschnitzten Bettes erweist sich Stahel wiederum
als auf der Hohe seiner Zeit, und dies gilt auch fiir die ausfiihrliche Darstellung der
mit dem Tod verbundenen Riten.

Stahels Bild reiht sich in die allgemeine Entwicklung der Marientod-Ikonographie
im Spétmittelalter ein, die hin zu einer immer realistischeren Darstellung der Szene
fiihrt. Sie spielt sich zunehmend in liebevoll eingerichteten Biirgerhaus-Zimmern ab
— wie etwa im erwédhnten Marientod Murers in Frauenfeld-Oberkirch —, und auch
die Schilderung der Exequien erhélt ein immer groReres Gewicht, analog zu den
tatséchlich angewandten Sterberiten der Zeit.

25 Peter Murer (?), Tod der Maria, Konstanz um 1465, Vaduz, Liechtensteinisches Landesmuseum. Siehe
dazu Konrad, Bernd, und Grimm, Claus: Die Fiirstenbergsammlungen in Donaueschingen. Altdeutsche
und schweizerische Malerei des 15. und 16. Jahrhunderts, Miinchen 1990, S. 41, Abb. IV4. Siehe au-
RBerdem noch ein Beispiel in Ulm, um 1440/1450, Scharenstetten, Evangelische Pfarrkirche & ehemals
Sankt Laurentius (Abb. Foto Marburg, Bildindex der Kunst und Architektur Nr. 577).

26 Holzherr, a. a. 0. 1971, S. 52

27 Holzherr, a. a. O. 1971, S. 54. An anderer Stelle greift Holzherr dieses Gedanken noch einmal auf: » Auf
dem Konstanzer Bild liegt Maria in ihren Mantel gehiillt auf dem Bett und vertritt somit, wie wir gese-
hen haben, einen 4lteren Bildtypus, der sich bis zum Anfang des 16. Jahrhunderts fortsetzt und in einer
letzten Konsequenz solche Werke hervorbringt, wie die Tafel im Museum zu Lyon, auf der Maria als
alte, zusammengefallene und tote Frau mit schreckenerregenden Merkmalen des Todes dargestellt ist.«
(Ebenda, S. 131).



16 Ulrike Ganz

Als letzte Konsequenz dieser Entwicklung hin zu einem immer groeren Realis-
mus zeigen die meisten spdtmittelalterlichen Marientod-Darstellungen Christus gar
nicht mehr. Die Ikonographie hat sich der Alltagswelt und der realistischen Schil-
derung des Sterbens angendhert, wie die Ars Moriendi sie vorfiihrte. Bei Stahel steht
Christus zwar am Totenbett, aber die himmlische Welt bricht auch bei ihm nicht mit
Wolken in das Sterbezimmer ein. Uber die erwihnten Darstellungen von Peter und
Hans Murer geht Stahel hinsichtlich der genauen Darstellung der Exequien hinaus.
Nur Stahels Maria hélt die Sterbekerze und &hnelt damit der Ars Moriendi-Ikono-
graphie, die damit wohl einmal mehr fiir seine Bildlésung Pate stand.

Das Motiv des am Totenbett stehenden Christus stammt letztlich von einem &l-
teren Bildtypus ab, der auf die byzantinische Koimesis (Marientod mit Entriickung
ihrer Seele in den Himmel) zuriickgeht und vor allem in romanischen Lédndern weiter-
lebte. Dort haben sich Jesus und seine Jiinger in strenger Reihung hinter dem Toten-
bett aufgestellt, auf dessen Decke Maria liegt. Je ein Jiinger beugt sich an Kopf- und
Ful3ende zum bildparallel stehenden Bett hinunter.

In der nordalpinen Schilderung des Sterbens Mariae sind die Apostel lockerer im
Raum verteilt und kiimmern sich um die Exequien, wéhrend Christus zumeist in ei-
ner Wolke erscheint und die Seele Mariens in Gestalt eines kleinen Méddchens zu
sich nimmt - so etwa auch im Marientod-Relief in der Engener Stadtpfarrkirche (um
1500).

Auch fiir die Darstellung der Exequien im Einzelnen hatte sich seit dem Ende des
14. Jahrhunderts ein festes ikonographisches Schema ausgebildet, dem Stahel weit-
gehend folgt: Johannes hat als schoner, bartloser Jiingling eine Sonderrolle, indem
er nah ans Bett herantreten und Maria helfen darf, die Sterbekerze in den schwa-
chen Hinden zu halten. Wie {iblich, steht Petrus am Kopfende des Bettes und
schwingt das Aspergil (Wedel zum Besprengen mit Weihwasser). Bei Stahel hilt er
es so in der Hand, dass es sich mit der Sterbekerze iiberschneidet, so dass aus der
Sicht des Betrachters eine aufféllige Kreuzform entsteht.

Ein Apostel ministriert Petrus, indem er ein Weihrauchfass empor hélt und mit
vollen Backen hineinblést, um die Glut zu entfachen — auch dieses Motiv kommt so
immer wieder vor. Am rechten Bildrand ldsst Stahel fiinf Apostel als Schriftgelehrte
in der Bibel bldttern und mit lebhaften Gesten diskutieren. Ein Jiinger hat die Grup-
pe dieser Mitbriider verlassen und sich am FuRende des Totenbettes hingekniet, um
vor dem aufgeschlagenen heiligen Buch das Credo zu beten. Anders als in vielen an-
deren spitgotischen Marientod-Darstellungen zeigen die Jiinger keine Anzeichen
von Trauer.

Aus Stahels Kompilation mehrerer ikonographischer Bildvorlagen ergeben sich
einige Widerspriiche. So brennt die Sterbekerze seiner Maria, die Gottesmutter lebt
also noch. Zugleich hat Christus jedoch die Seele seiner Mutter empfangen, Maria
wére demnach bereits verstorben. Dieser Widerspruch setzt sich fort, indem Stahel
Sterbe- und Bestattungsriten gleichzeitig darstellt:?® Zum Sterbesegen gehorte neben

28 Diese zeitliche Verdichtung kommt bei sehr vielen Marientod-Darstellungen vor.



Das Epitaph des Bartholoméus Blarer 17

Engen, Stadtpfarrkirche, Marientod, um 1500 (Foto: Franz Hofmann, Konstanz)

der Kerze auch das Sprechen der Sterbegebete — hier der Apostel am FuBende des
Totenbetts. Dagegen waren die Besprengung mit Weihwasser und der Weihrauch Teil
der Einsegnungs- und Begribnisrituale. Vielleicht spielt Stahel auf die Aufbahrung
der Verstorbenen an, wenn er die Gottesmutter in ihren Mantel gehiillt auf dem Bett
darstellt, anstatt im Bett, wie es langst ikonographisch iiblich war.

Bartholomdus Blarer als Stifter der Tafel

Johannes, der Lieblingsjlinger Christi, ist als blondgelockter und bartloser, hell ge-
wandeter Jiingling schon auf den ersten Blick von seinen &dlteren Mitbriidern zu un-
terscheiden. Auch Petrus hat eine Sonderrolle innerhalb der Gruppe inne, indem er
wie ein Priester gekleidet ist. Ein Geistlicher ist auch sein Ministrant, wie Tonsur
und Kleidung verraten. Die anderen Jiinger tragen einfache, liturgisch anmutende
Gewinder, die in dieser Form historisch aber nicht existierten. Lediglich durch die
feinen, mattvergoldeten Gewandsdume sind sie ihrer Trdger bzw. der Gottesmutter
wiirdig, die ihr schlichtes Kleid ebenfalls mit einem mit Goldsaum verzierten Man-
tel verhiillt.

Umso mehr féllt die prachtige Kleidung auf, die Stahel dem Apostel Bartholomé&us
zugesteht, den wir in der zweiten Figur von rechts erkennen diirfen.?® Als Finziger
darf er ein teures, mattvergoldetes Brokatgewand — in echter Pressbrokat-Technik —
und einen hellen Mantel tragen, der durch eine prunkvolle GoldschlieRBe mit Edel-
steinbesatz zusammengehalten wird. Pressbrokat findet sich sonst nur beim kostba-
ren Bettiiberwurf, auf dem die Sterbende liegt.

29 Zur Identifizierung der Figur als Bartholoméus vgl. Konrad, a. a. O. 1993, S. 52



18 Ulrike Ganz

Warum diese Sonderstellung von Bartholoméus? Mit hoher Wahrscheinlichkeit
handelt es sich um den Namenspatron des Stifters. Wie Langner gezeigt hat, war es
im Spétmittelalter gingige Praxis, auf Epitaphien auch die Namenspatrone der Stifter
mit abzubilden. Wenn der entsprechende Namenspatron innerhalb einer Gruppe
dargestellt war, wurde er auf besondere Weise hervorgehoben und kenntlich gemacht.>
Dass es sich beim Apostel Bartholom&us um den Namenspatron des Bildstifters han-
deln konnte, wird auch durch seine Stellung nahe am Wappen des Stifters unter-
strichen.

Folgt man der plausiblen Datierung, die Bernd Konrad fiir das Bild vorgeschla-
gen hat, so ragt um 1500 besonders ein Mitglied der Familie Blarer mit dem Vorna-
men Bartholoméus hervor: Bartholomé&us Blarer von Gyrsberg (um 1452-1523/24).
Er hatte »1468/69 in Basel studiert und ist den 1470er Jahren als Tuchhéndler in
Mailand nachweisbar. Ab 1480 lebte er dauerhaft in Konstanz, wo er 1480-88 dem
GroRen und 1488-96 dem kleinen Rat angehorte. 1497 hatte er zwei der wichtigsten
Positionen im Stadtrat erklommen: Seitdem und bis 1523/24 war er in den ungeraden
Jahren Biirgermeister und in den geraden Jahren Reichsvogt. [...] Er war sehr wahr-
scheinlich der Onkel der beiden groflen Reformatoren Ambrosius und Thomas
Blarer. «3!

Als prominentem, langjdhrigem Biirgermeister der Stadt diirften Bartholomé&us
Blarer die Belange des Heilig-Geist-Spitals besonders am Herzen gelegen haben.
Jedenfalls fiihrte er 1519 einen Prozess um die Besetzung der Kaplanei in der Spi-
talskapelle, wo sich das Epitaph befand. Die Kollatur wurzelte dabei in einer ldnger
zuriickliegenden Stiftung.’? Moglicherweise wollte Bartholom&us Blarer aktiv fiir die
vor dem Bild abzuhaltenden Seelenmessen sorgen. Den Anspruch auf eine Fami-
lienstiftung hatte er ja bereits im Subtext des Epitaphs formuliert.

Dass Bartholoméus Blarer selbst nicht inschriftlich im Epitaph erwéhnt ist, steht
der Deutung nicht im Wege, in ihm den Bildstifter zu erkennen: Es war durchaus
iiblich, nicht nur fiir verstorbene Familienmitglieder, sondern auch zur eigenen Jen-
seitsvorsorge Epitaphien in Auftrag zu geben. Im Text wurde dann eine Liicke
freigelassen, in die Angehorige nach dem Tod des Stifters dessen Todesdatum ein-
tragen lieRen. Diese Praxis wird durch eine Reihe von Gedéchtnistafeln belegt, deren
spatere Beschriftung aus unklaren Griinden unterblieb.> Sieht man sich das Blarer-
Epitaph diesbeziiglich néher an, so fillt auf, dass der Text des Schriftbandes nach
unten hin viel Platz frei ldsst: Augenscheinlich wiinschte der Stifter, dass man hier
posthum seine Lebensdaten und personlichen Verdienste eintragen und ihn in die
Reihe der Spitals-Wohltéter eingliedern sollte.

Als Biirgermeister der Stadt Konstanz hétte Bartholoméus Blarer sich in einer
Pelzschaube und in vornehmer Kleidung portrétieren lassen konnen. Was hierbei

30 Langner, a. a. O. 2007

31 Maurer, a. a. O. 1989, S. 125 ff.
32 Staerkle, a. a. 0.1949, S. 116
33 Langner, a. a. O.2007,8S.5



Das Epitaph des Bartholoméus Blarer 19

Oben: Hans Murer der Altere, Bildnis des Heinrich
Blarer, um 1460 (Rosgartenmuseum Konstanz)
Links: Detail aus dem Blarer-Epitaph: der Apostel
Bartholoméus

fiir einen Patrizier als angemessen galt, zeigt zum Beispiel das bekannte Brustbild
des Heinrich Blarer von 1460 im Rosgartenmuseum Konstanz,** das als Inkunabel
der frithen Portratkunst im deutschsprachigen Raum gilt. Heinrich Blarer, »der am
Fischmarkt, in unmittelbarer Nédhe des Spitals anséssig war, [wurde] dort fast als
zweiter Griinder verehrt.«>

Dieser Vorfahr des Bartholoméus Blarer tréigt seinen gesellschaftlichen Rang und
die eigene Weltldufigkeit mit allen Mitteln zur Schau, »ein echter Galan stellt sich
uns vor, in der Pracht des pelzverbrdmten, karmesinroten Gewandes, mit tadellos
gepflegten Haarlocken. «3 Er trigt eine teure Pelzmditze, hilt in der Hand eine Warme-
kugel — oder einen mit kostbaren Gewiirzen gefiillten Bisamapfel>” — und verweist
stolz auf seine Mitgliedschaft in verschiedenen vornehmen spanischen Orden: Quer
iiber seine Brust hat er das Ordensband der »Banda de Castillia« (Kannenorden) an-

34 Hans Murer d. A. (vor 1446-1486/87) zugeschrieben, bez. »Heinrich Blarer« und datiert »1460«; auf
Nadelholz, 37,6 x 27 cm; Konstanz, Rosgartenmuseum

35 Fromm/Kuthe/Riigert, a. a. O. 2000, S. 22: Demnach heift es in einem Spitalamtsprotokoll von 1718:
»[des] fundatoris des spitals oder letzteren Gutthéter des [Heinrich] Blarers Contrafe [Konterfei] oder
effigies de anno 1460 solle renoviret [...] werden«.

36 Staerkle, a. a. O. 1949, S. 214

37 Fromm/Kuthe/Riigert, a. a. O. 2000, S. 43



20 Ulrike Ganz

gelegt, oben rechts im Bild prangt der
Greif des aragonesischen Ordens »Maria
della Jara« und darunter das Abzeichen
der Turniergesellschaft zum griinen
Kranz.®

Wertvolle Kleider spielten im Besitz
der Blarer eine groRe Rolle und werden
selbst in den Testamenten ausfiihrlich er-
wéahnt.> Auch an die Kirche stiftete man

: immer wieder Paramente. Immerhin hat-
“lh. N NS te ja der Fernhandel mit Textilien auch
’ : von Beginn an den Reichtum der Fami-

lie mitbegriindet.

Warum tritt der Bildstifter des Blarer-
Epitaphs dagegen so bescheiden und mit
einer einfachen »Cappa«, einer Art dr-
mellosem Reisemantel,*® bekleidet vor
die Gottesmutter? Moglicherweise zeigt
er sich ganz bewusst als »Pauper Chris-
ti«, als Mitglied jener christlichen Laien-
bruderschaft der »Pauperes Christi«,*
die Tréger des Heilig-Geist-Spitals war.

Nicht nur Bartholoméus trégt ein plastisches Gewand aus Pressbrokat, auch die
Decke Marias ist iiberaus kostbar und mit Ornamenten aus Pressbrokat verziert —
der Gottesmutter und eines reichen Tuchhéndlers als Bildstifter wiirdig. Einmal mehr
kann man deshalb die Tatsache, dass Maria nicht im Bett liegt, sondern auf dem Bett-
iiberwurf, nicht als ikonographischen Anachronismus abtun. Vielmehr handelt es
sich hier um eine kostbare Begridbnisdecke, die entweder iiber den Sarg gebreitet
wurde oder den Toten bedeckte. Bei der Begrédbnisliturgie war es im 16. Jahrhundert
iiblich, den Toten - je nach den finanziellen Méglichkeiten der Familie — in einem
moglichst kostbaren Tuch zu bestatten.*

Wohl als Antwort auf den vorreformatorischen Exzess liturgischer Begrdbnisri-
ten und als christliches Bescheidenheitsgeliibde verzichteten mehrere Angehorige
der Familie Blarer bewusst auf diesen Prunk und baten in ihren Testamenten darum,

]

-
]

1l ||"'“£““

BIBE !
/e
5‘ I’m‘ X

j

%

%

A2y
5?}?/
SYTVE

R
e

7

= 7
e

2

1

N
/

., 2

Blick in ein mittelalterliches Spital, Holzschnitt, um
1500

38 Konrad, a.a. 0.1993, S. 4

39 Staerkle, a. a. 0. 1949, S. 215: »Dem Glanz des Silbergeschirrs entspricht die Kleiderpracht. In kostba-
ren Truhen ruhen Kleider von Sammet, Damast oder Atlas, die gelegentlich als Messgewénder an Kir-
chen gestiftet wurden, Rocke und Méntel, die mit dem beliebten Marderpelz verbramt sind und mit Gold
durchwirkte Giirtel. «

40 Kiihnel, Harry: Bildworterbuch der Kleidung und Riistung, Stuttgart 1992, S. 44

41 Maurer, a. a. O. 1989, S. 126

42 Aries, a. a. O. 1980



Das Epitaph des Bartholoméus Blarer 21

lediglich in ein wollenes Tuch gehiillt zu werden.* Offenbar wollten sie vor Gott
nicht als »reiche Tuchhéndler«, sondern als »Pauperes Christi« erscheinen.

Ein Holzschnitt, der um 1500 und also ungeféhr gleichzeitig mit Stahels Marien-
tod entstand, zeigt den Brauch, Leichen in ein Tuch einzundhen und veranschau-
licht das unbefangene Nebeneinander von Lebenden und Toten in einem Spital. Of-
fenbar handelt es sich hier um dhnlich wohlhabende Kranke wie im Fall der Pfriindner
des Heilig-Geist-Spitals, denn jeder von ihnen besitzt ein eigenes Bett, und anders
als iiblich sind die Kranken auch nicht nackt.*

Maler, Auftraggeber, Anbringungsort

Der Maler Rudolf Stahel ist seit 1473 in Konstanz bezeugt, wo er eine Werkstatt mit
mehreren namentlich bekannten Mitarbeitern leitete.*> Mehrmals war er Mitglied im
Grof3en Rat der Stadt. Als Nebenerwerb betrieb er einen Garnhandel. Wie Quellen
belegen, erhielt Stahel mehrfach Auftrdge von Konstanzer Patriziern und war also
ein prominenter Kiinstler.4°

Vorausgesetzt, Bartholoméus Blarer war tatsdchlich der Auftraggeber des Blarer-
Epitaphes, konnte er dem Maler auch im Stadtrat begegnet sein. Sicher ist, dass Bar-
tholomaus Blarer mehrfach als Stifter auftrat bzw. Werke fiir das eigene und das See-
lenheil seiner Angehorigen bezahlte. Als seine Schwestern Dorothea und Apollonia
Kanonissen im nahen Miinsterlingen geworden waren, gab er etwa drei Fenster mit
Glasmalereien fiir die Konventsstube in Auftrag (1508) und schenkte dem Stift ein
MeRbuch.*

43 So will etwa Ulrich Blarer, der kinderlose Biirgermeister von Konstanz, 1478 »ungefarlich nach dem
schlechtesten« bestattet werden und dass man lediglich »ain swartz wollen tuch« auf seine Leiche lege
(siehe Staerkle, a. a. O. 1949, S. 118), und Walpurg Blarer bittet 1495 darum, dass bei ihrem Begrébnis
»kainerlei hoffart darin vertribe weder mit dem stoff noch mit andern sachen« (Ebenda, S. 119).

44 Abb. aus Ohler, a. a. O. 1993, S. 82

45 Wegen ihres iiberaus altertiimlichen Stils und der erwdhnten ikonographischen Anachronismen wurde
die Tafel von der Forschung immer wieder anderen Kiinstlern zugeschrieben und sehr unterschiedlich
datiert, wobei die Spanne von »1443 oder frither« (Weizsidcker 1912) bis um 1495 (Konrad, a. a. O.
1993) reicht. Ebner, Rott und Holzherr wiesen sie Matthdus Guttrecht zu, weil die Tafel 1582 in einem
Spitalsinventar erwdhnt wird und Guttrecht nachweislich verschiedene Auftrage fiir das Spital austiihr-
te (Rott, Hans: Quellen und Forschungen zur Kunstgeschichte im XV. und XVI. Jahrhundert, I. Boden-
seegebiet, Text, Stuttgart 1933, S. 35-36. Er datiert das Werk um 1480. Franz Ebner datiert sie ins mitt-
lere 15. Jahrhundert; (Ebner, Franz, Kunst und Handwerk, Miinchen 1920, Heft 4, S. 6) Holzherr 1971,
S. 131 datiert um 1470.). Alfred Stange brachte Peter Murer d. A. in Spiel und datierte das Werk in die
erste Jahrhunderthélfte (Stange, Alfred, Deutsche Malerei der Gotik, Bd. VII., Miinchen, Berlin 1955,
S. 43). Weizsdcker verortete den unbekannten Maler in das kiinstlerische Umfeld des Hausbuchmeis-
ters (Weizsdcker, Heinrich: Die Heimat des Hausbuchmeisters. In: Jahrbuch der koniglich Preu8ischen
Kunstsammlungen XXXIII, Berlin 1912, S. 96 ). Zur Forschungs- und Zuschreibungsgeschichte vgl.
Konrad, a. a. O. 1993, S. 52-53

46 Zu Stahel vgl. Konrad, Bernd: Rudolf Stahel und seine Werkstatt. In: Jahrbuch der Staatlichen Kunst-
sammlungen in Baden-Wiirttemberg 26, 1989, S. 57-92

47 Maurer, a. a. O. 1989, S. 127



22 Ulrike Ganz

Dem oben schon erwédhnten Inventar zufolge hing das Epitaph 1582 in der St. Ul-
rich-Kapelle des Heilig-Geist-Spitals. Dieses im selben Jahr errichtete kleine Kirch-
lein befand sich im Spitalhof, angebaut an die Siidseite der Kornschiitte. Einer sche-
matischen Darstellung des 18. Jahrhunderts ist zu entnehmen, dass hier die Gebeine
des Spitalgriinders Ulrich Blarer hinter einem Gitter ruhten. Offenbar hatte man das
Epitaph dorthin verbracht und die Gebeine Ulrichs hierher transloziert, um so eine
Art Blarer’sche Familienkapelle bzw. eine Stétte herausgehobener Memoria mit ei-
gener Liturgie zu schaffen. Passend zur Funktion des Epitaphs diente das Kapell-
chen wohl auch als Friedhofskirche.*

Der vielteilige Gebdudekomplex des eigentlichen Spitals lag zwischen Marktstét-
te, Brotlaube und Fischmarkt (heute Post, Seniorenresidenz, Gastronomie und Arzt-
praxen). Eine von Nikolaus Hug 1851 angefertigte Ansicht dokumentiert das Aus-
sehen des Spitals zur Marktstitte hin.* Das Hauptgebdude war zweistockig, die
obere, besser ausgestattete Etage war den reichen Pfriindnern vorbehalten. Jedes
Stockwerk besal3 eine Kapelle, die wahrscheinlich zu den Sélen hin offen war. Von
der oberen Kapelle sind noch groRflichige Malereien der ehemaligen Ostwand (um
1460) erhalten, darunter ein beeindruckendes Gnadenstuhlmotiv (heute Arztpraxis).
Das Blarer-Epitaph wird sich urspriinglich, bis 1582, in der Kapelle des vornehme-
ren, oberen Stockwerks befunden haben. Wo es dort genau hing, kann nicht mehr
rekonstruiert werden. Die auffallende Grol3e des Bildes (125 x 170 cm) deutet auf
einen relativ herausgehobenen Platz, auf eine Stitte besonderer Memoria mit eige-
ner Liturgie hin.

Die Reformation und die Liicke im Text

Weshalb unterblieb die posthume namentliche Eintragung des Stifters in die Bildle-
gende? Sollte Bartholoméus Blarer, der 1524 starb, tatsdchlich dieser Stifter gewe-
sen sein, konnten die seit ca. 1521 schwelenden reformatorischen Spannungen in
Konstanz als Erkldrung dienen. Als Biirgermeister der Stadt war Bartholomé&us Bla-
rer zu Beginn des religiosen Umbruchs fiir wichtige Weichenstellungen im Rat ver-
antwortlich und vermittelte zwischen den Fronten. Obwohl er selbst noch im alten
Glauben verwurzelt war, wovon seine erwidhnten Bildstiftungen zeugen, hielt er die
Hand schiitzend {iber seinen Neffen Ambrosius, einen der fiihrenden Kopfe der
Reformation in Konstanz.>® Moglicherweise war das religionspolitische Klima zu hei-
kel geworden, um sich noch in einer Tafel verewigen zu lassen, die dem Fiirbitte-
gedanken gewidmet war.

48 Fromm/Kuthe/Riigert, a. a. O. 2000, S. 24. Das Spital hatte einen eigenen Friedhof, vgl. Blechner, Ger-
not: Wo die Konstanzer ihre Toten begruben. Von den romischen Stralengrdabern zum Hauptfriedhof.
In: Delphin-Kreis (Hg.): Das Delphin-Buch 8, Konstanz 2006, S. 218-335, hier S. 251-254

49 Zum Zeitpunkt der Bildentstehung stand die Kapelle bereits nicht mehr. Hug stiitzte sich demnach auf
éltere Vorlagen und Beschreibungen. Sein Bild dokumentiert den Bauzustand des Kirchleins von 1812.
Siehe dazu: Fromm/Kuthe/Riigert, a. a. O. 2000, S. 23

50 Maurer, a. a. O. 1989, S. 39-40 und 76



Das Epitaph des Bartholoméus Blarer 23

Nikolaus Hug, das Heilig-Geist-Spital an der Marktstétte in Konstanz, 1812 (Rosgartenmuseum Konstanz)

Wandmalereien der Zeit um 1460 an der Ostwand der ehemaligen oberen Kapelle des Konstanzer Heilig-
Geist-Spitals, links ein Gnadenstuhl, rechts ein Leben-Jesu-Zyklus (Fotos: Stadtarchiv Konstanz)



24 Ulrike Ganz

Zwar lebte die Bildgattung des Epitaphs auch im Protestantismus weiter, doch
nicht wegen des Fiirbittegedankens, und so kommt das in vorreformatorischer Zeit
beliebte Thema des Marientods bei protestantischen Epitaphien nicht mehr vor. Viel-
mehr wurden Epitaphien von Luther nur als Gedédchtnistafeln anerkannt, gleichsam
als gemaltes Glaubensbekenntnis, das nicht mehr als heilsférdernd angesehen wur-
de. Das protestantische Epitaph »hat keine liturgische Funktion mehr, sondern be-
zieht sich auf den Verdienstgedanken und auf die Vorstellung von der Wirkung gu-
ter Werke. Es ist ein Personendenkmal, aber auch das Zeugnis eines christlichen
Lebens. «*' Zumindest inschriftlich konnte dieser Verdienstgedanke um gute Werke
der Néchstenliebe aus dem Blarer-Epitaph herausgelesen werden und als Rechtfer-
tigung fiir den Erhalt des Bildes dienen.

Bekanntlich beschloss der Rat 1529/30 die Entfernung der Bilder aus den Kir-
chen, wenn auch zunéchst nicht besonders energisch. Es stand zunéchst jedem Biir-
ger frei, der »aigne gotzen« in die Kirche gestiftet hatte, diese herauszuholen und
»war [wohin] er welte ze fueren«.>? Nicht abgeholte Bilder wurden verbrannt. Infol-
ge dieser »Sduberung« verschwanden auch nicht-religiose Tafeln wie etwa die Wap-
penschilde der Familie Blarer, die in der Sakristei des Miinsters an kostbaren Para-
menten glédnzten.

Die Messe im Spital war bereits 1527 untersagt worden. Das Blarer-Epitaph tiber-
lebte die Unruhen moglicherweise unbeschadet, weil Epitaphien auch im Protestan-
tismus weiterhin geduldet waren, wenn, wie im Blarer-Epitaph, der Verdienstgedan-
ke am Néchsten im Vordergrund stand. Wegen des religionspolitisch nicht mehr
opportunen Bildthemas wird es jedoch nicht mehr zur Eintragung von Bartholomé-
us Blarers Lebensdaten und Verdiensten gekommen sein.

51 Langner, a. a. O.2007,S.9
52 Maurer, a. a. O. 1989, S. 68
53 Staerkle, a. a. 0. 1949, S. 116



